
ATLÁNTICAS – Revista Internacional de Estudios Feministas, 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736 https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

 

 

 

Josefa Sanchez Contreras es profesora sustituta interina de la Universidad de Granada. Doctora en 

Sociología por la Universidad de Granada. Candidata a doctora en el programa de posgrado de Estudios 

Mesoamericanos de la UNAM.  

Roser Manzanera Ruíz Profesora Titular en el Departamento de Sociología e investigadora miembro del 

Instituto Universitario de Estudios de las Mujeres y de Género, ambos de la Universidad de Granada. 

Doctora en Antropología Social por la Universidad de Granada. ORCID: 0000-0001-9020-8371 

Cómo citar este artículo: Sánchez Contreras, Josefa y Manzanera Ruiz, Roser (2026). Capacidad política de 

las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los cuidados del territorio: una mirada histórica 

a las resistencias desde el colonialismo a los megaproyectos eólicos y mineros neoliberales. Atlánticas. Revista 

Internacional de Estudios Feministas, 11(1), 1-24. doi: https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

 

Capacidad política de las mujeres indígenas del 

Istmo de Tehuantepec a través de los cuidados 

del territorio: una mirada histórica a las 

resistencias desde el colonialismo a los 

megaproyectos eólicos y mineros neoliberales 

Political capacity of indigenous women of the Isthmus of 

Tehuantepec through territorial care: a historical look at 

resistance from colonialism to neoliberal wind and mining 

megaprojects 

 

Josefa Sánchez Contreras y Roser Manzanera Ruíz 

 

Recibido: 26/11/2023 

Aceptado: 26/01/2026 

 

RESUMEN 

En este texto, se propone una definición alternativa de los cuidados no sólo más 

integradora sino también trasciende los límites de lo productivo y lo 

reproductivo, y amplía su dimensión. Lo entendemos como una capacidad de 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en


Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

2 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

agencia política que las mujeres indígenas han ejercido en un entramado de 

relaciones comunales, donde las relaciones de género están asociadas al cuidado 

del territorio, para posibilitar la existencia y reproducción de sus pueblos y su 

defensa frente a la imposición de relaciones hegemónicas y coloniales. Para ello 

se ha utilizado una metodología fundamentalmente cualitativa, a través de 

observación participante, entrevistas informales y trabajo documental. El trabajo 

de campo ha sido desarrollado durante los años de 2014 a 2020. Se ha centrado 

en las experiencias de la primera autora, quien pertenece al pueblo zoque del 

Istmo de Tehuantepec. Se trata de un conocimiento situado (Haraway, 1988) en 

la vida comunitaria y colectiva, recogido a través de observación participante en 

reuniones, manifestaciones y talleres donde se han discutido las defensas de los 

territorios frente a los impactos de los megaproyectos energéticos y mineros. 

Como resultados, se destacan la transformación en la propiedad de la tierra y del 

sujeto político implicado, las consecuentes violencias frente a los cuerpos 

territorios y las importantes respuestas por parte de las mujeres. Hoy en día, el 

sujeto agrario a nivel nacional es predominantemente masculino a pesar de que 

las mujeres tienen un papel activo en los trabajos de la tierra. Esta desigualdad 

en el acceso a los derechos agrarios tiene su origen en historicas relaciones de 

dominación, no obstante actualmente se agudizan a la luz del despliegue del 

extractivismo y el despojo, lo cual altera las relaciones de género en los pueblos 

indígenas del istmo.  

 

Palabras clave: agencia política; mujeres indígenas; cuidado del territorio; 

México; colonialismo energético. 

 

ABSTRACT 

This text proposes an alternative definition of care that is not only more inclusive 

but also transcends the boundaries of the productive and the reproductive, 

broadening its scope. We understand it as a capacity for political agency that 

indigenous women have exercised in a network of communal relationships, 

where gender relations are associated with caring for the territory, to enable the 

existence and reproduction of their peoples and their defence against the 

imposition of hegemonic and colonial relations. To this end, a fundamentally 

qualitative methodology has been used, through participant observation, 

informal interviews and documentary work. The fieldwork was carried out 

between 2014 and 2020. It focused on the experiences of the first author, who 

belongs to the Zoque people of the Isthmus of Tehuantepec. This is situated 

knowledge (Haraway, 1988) in community and collective life, gathered through 

participant observation in meetings, demonstrations and workshops where the 

defence of territories against the impacts of energy and mining megaprojects has 



Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

3 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

been discussed. The results include the transformation of land ownership and the 

political actors involved, the resulting violence against territorial bodies, and 

significant responses from women. Today, the agricultural sector at the national 

level is predominantly male, despite the fact that women play an active role in 

working the land. This inequality in access to agricultural rights has its origins in 

historical relations of domination, but is currently exacerbated by the spread of 

extractivism and dispossession, which is altering gender relations among the 

indigenous peoples of the isthmus.  

 

Keywords: political agency; indigenous women; territorial care; Mexico; energy 

colonialism. 

 

 

1. INTRODUCCIÓN 

En las relaciones de género construidas históricamente en los pueblos indígenas 

del Istmo de Tehuantepec, Oaxaca, México, las mujeres han sido agentes 

centrales en las defensas y cuidados de los territorios comunales. Esta dimensión 

del cuidado ha sido poco abordada y visibilizada, debido principalmente a que 

se trata de formas no remuneradas y de sujetos que han sido racializados de 

forma negativa. En Europa, dentro de los estudios sobre los trabajos de cuidados, 

las relaciones con la naturaleza han pasado desapercibidas debido a la disección 

que se realiza entre “ficticios” ámbitos productivos y reproductivos. Esta 

dicotomía  imposibilita aproximarnos a los análisis de otros contextos donde los 

espacios y actividades de cuidados son inseparables del entorno colectivo y 

ambiental. Por tanto, para el contexto del Istmo de Tehuantepec sugerimos una 

definición del cuidado del territorio que se desmarca de lo antropocéntrico, 

puesto que involucra a los seres humanos y no humanos. Este análisis no es 

nuevo, desde la economía feminista se ha puesto de manifiesto la crítica a la 

organización social capitalista que, ya desde los procesos de industrialización, ha 

creado y profundizado la falsa escisión del ámbito reproductivo y la 

desvalorización de la fuerza de trabajo femenino y otras formas de trabajo 



Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

4 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

(Federici, 2004; Pérez Orozco, 2014; Cielo et al. 2016). De acuerdo con Cielo, et al. 

(2016) estas aportaciones feministas “arrojan luz sobre las vivencias materiales y 

subjetivas de poblaciones precarizadas, cuya inseguridad económica refleja su 

carga desigual de los riesgos característicos de la neoliberalización y 

financiarización de la economía”.  

 

En este texto, se propone una definición alternativa de los cuidados no sólo más 

integradora que trasciende los límites de lo productivo y lo reproductivo, sino 

que también amplía su dimensión entendiendo el cuidado como una capacidad 

de agencia política que las mujeres indígenas han ejercido en un entramado de 

relaciones comunales, donde las relaciones de género están asociadas al cuidado 

del territorio.  

 

Estas relaciones de género asociadas al cuidado del territorio se van a 

distorsionar por prácticas hegemónicas y coloniales ejercidas por incursiones de 

megaproyectos eólicos y mineros. En el Istmo de Tehuantepec se despliega el 

corredor de parques eólicos más grande de América Latina y al mismo tiempo se 

otorgan concesiones de minería a cielo abierto para la extracción de cobre y oro.  

 

Por tanto, nuestros objetivos son dobles: por una parte, tratamos de definir el 

cuidado del territorio como una capacidad de agencia política que las mujeres 

indígenas han ejercido históricamente para posibilitar la existencia y 

reproducción de sus pueblos; en segundo lugar, se identificarán formas de 

cuidado y estrategias políticas que las mujeres indígenas ejercen para defender 

el carácter comunal de las tierras frente a la imposición de relaciones 

hegemónicas y coloniales.   

 



Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

5 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

Planteamos que la resistencia de las mujeres frente a los megaproyectos, deviene 

de sus formas históricas y culturales de participación política vinculadas al 

cuidado de la tierra y los territorios comunales de sus pueblos. Se trata de formas 

de cuidados insertas en un entramado de relaciones comunales, que durante 

siglos se han practicado para posibilitar la reproducción de los pueblos indígenas 

y que, sin embargo, se encuentran amenazadas por nuevas formas de 

colonialismo energético. 

 

Este texto se estructura en cuatro partes donde se presenta, primero, el marco 

teórico a partir de la discusión de los conceptos de cuidados, agencia y relaciones 

comunales; en la segunda parte se describe el enfoque metodológico desde 

nuestro posicionamiento adoptando una propuesta feminista militante; en la 

tercera parte se caracteriza el área de estudios; en cuarto lugar, se exponen los 

resultados y, por último, se concluye.  

 

2. MARCO TEÓRICO  

Si bien los cuidados como un elemento central para el sostenimiento de la vida y 

como una categoría central del bienestar social han sido centrales en los análisis 

sociológicos, éstos se han centrado en su relevancia para los procesos de 

producción. Ha sido la perspectiva feminista la que ha reparado en que los 

trabajos de cuidado son centrales en los procesos de producción capitalista, 

puesto que producen excedentes y no son remunerados, han sido feminizados e 

invisibilizados. El concepto organización social de los cuidados ha hecho una 

crítica a las dinámicas patriarcales que prevalecen en los trabajos de cuidado.  

 

Es así como el debate feminista ha construido como lema el “derecho al cuidado” 

y, aún en toda su pluralidad de perspectivas, comparte como premisa central la 



Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

6 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

desfamiliarización de los cuidados, acentuando que cuidar es una 

responsabilidad social, comunitaria y colectiva. La despatriarcalización de los 

cuidados pasa por asumirlos como un eje central del sostenimiento de la vida 

humana y todas sus tramas. Explorar este vínculo es una de las tareas urgentes, 

no solo para poner en evidencia la utilización del trabajo gratuito de las mujeres 

en la reproducción social, sino para revalorizar los cuidados como paradigma 

ético y ecológico (Lilián Celiberti, 2022). 

 

En ese sentido, para contextos comunitarios e indígenas se vuelve necesario 

retomar la dimensión del cuidado al territorio como aspecto central en el 

sostenimiento y reproducción de la vida. Tal como se ha puesto de manifiesto en 

las luchas y resistencias al extractivismo en América Latina, desde ahí se ha ido 

generalizando el concepto de “sostenibilidad de la vida” para incorporar 

dimensiones socioambientales del cuidado, e imaginando nuevas formas de 

producir, consumir y habitar (Carrasco, 2017; Lilián Celiberti, 2022). 

 

Para una vertiente del ecofeminismo, esto se podría plantear como un 

reconocimiento de la interdependencia entre las personas y la ecodependencia 

con la naturaleza (Herrero, 2017). Según esta vertiente, la ecodependencia de la 

sociedad humana respecto a la naturaleza comienza a ser evidente, en particular, 

a partir de los límites ecológicos que enfrentamos actualmente: el cambio 

climático, el ritmo de extinción de la biodiversidad, los ciclos del nitrógeno y el 

fósforo, el agotamiento del ozono estratosférico, la acidificación de los océanos, 

la utilización del agua dulce, los cambios en el uso del suelo, la contaminación 

atmosférica y la química (plásticos, metales pesados, alterado-res hormonales, 

residuos radiactivos, etc.).  

 



Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

7 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

Frente a la vertiente ecofeminista (Herrero, 2017) en esta investigación, la 

dimensión del cuidado del territorio se entiende como una relación de 

ecodependencia anterior a la crisis climática global que atravesamos, y desde una 

perspectiva histórica se argumenta que esta estrecha relación de ecodependencia 

es lo que ha permitido la existencia de pueblos enteros pese a los procesos de 

genocidio, violencias coloniales y hegemónicas que los han atravesado durante 

siglos.  

 

Nos ceñimos a la idea de que la relación entre los pueblos indígenas y el territorio 

se genera en un entramado comunitario, tal como lo ha denominado Raquel 

Gutiérrez Aguilar (2017). Estas múltiples relaciones habilitan formas de 

organización sociopolíticas que no necesariamente se encuentran reguladas por 

el Estado. En este entramado, las mujeres ejercen una capacidad de agencia pocas 

veces visibilizada que no se enmarcan en las lógicas del feminismo liberal.  

 

Como plantearon Manzanera- Ruiz, Lizarraga y Mawaiopo (2016), en su texto 

“Desigualdad de género, procesos de adaptación e iniciativas locales femeninas 

en la producción de cultivos comerciales en el norte de Tanzania”, los debates 

sobre la agencia de las mujeres enmarcados en los procesos de empoderamiento 

refieren a un proceso de fortalecimiento de la capacidad de las mujeres para la 

autodeterminación y la agencia. Por su parte Kabeer (2001)  plantea, en un 

sentido amplio, que el empoderamiento no sólo es el acceso a recursos, sino que  

implica también la interrelación de tres dimensiones: recursos materiales, 

humanos y sociales. En ese sentido, el empoderamiento femenino se relaciona 

con la toma de decisiones y con la agencia activa para mejorar la calidad de vida 

de las mujeres (Sen, 1999). El empoderamiento es un proceso de eliminación o 

reducción multidimensional de desigualdad e injusticia, a través del cual las 



Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

8 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

mujeres definen lo que es importante para ellas según sus propias experiencias y 

percepción del contexto (Rowlands, 1998). En ese sentido lsa autoras sugieren 

que los procesos de agencia deben ser contextualizados considerando lo que las 

mujeres pueden o no hacer, según los valores existentes en sus respectivas 

sociedades (Manzanera-Ruiz, R., Lizárraga, C. y Mwaipopo, R., 2016). 

 

Así,  las aportaciones del enfoque interseccional, elaborado principalmente por 

feministas de color (Davis, 1981; hooks, 1984; Hill Collins, 1990; Anzaldúa, 1999), 

han abierto el camino a los nuevos estudios sobre las relaciones de género en 

contextos de sociedades racializadas negativamente, cuyas aportaciones han sido 

imprescindibles para pluralizar los análisis y partir del hecho de que existe una 

diversidad de mujeres y, por tanto, sus formas de emancipación son distintas 

(Tzul, 2016; Cumes, 2016; Aguilar Gil, 2019). Son justamente estos análisis los que 

posibilitan entender la capacidad de agencia de las mujeres indígenas, pues 

sacuden las categorías universalistas de empoderamiento o emancipación cuyos 

marcos conceptuales suelen representar a las mujeres indígenas como sumisas e 

ignorantes, reproduciendo miradas racistas y clasistas.  

 

Los nuevos estudios exploran la agencia y las estrategias que las mujeres 

indígenas han ejercido y ejercen en las complejas relaciones que se tejen al interior 

y al exterior de sus comunidades , en la asimétrica relación que sostienen los 

pueblos indígenas con el Estado. Desde ahí han surgido planteamientos del 

cuerpo - territorio (Burchardt y Leinius, 2022; Hernández Castillo, 2019) para 

hacer referencia al vínculo histórico de estos dos entes, pero sobre todo ha 

fungido como estrategia para denunciar que el extractivismo violenta a los 

cuerpos de las mujeres, puesto que se ha identificado una correlación entre las 

regiones convertidas en enclaves extractivistas con el incremento de feminicidios 



Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

9 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

y violaciones sistematicas (Segato, 2016). En ese contexto, la agencia de las 

mujeres del istmo de Tehuantepec no necesariamente atraviesa por formas de 

empoderamiento liberal en el acceso a los recursos económicos, sino más bien 

por la oposición a los proyectos desarrollistas que amenazan la sostenibilidad de 

la vida. En este marco conceptual, el cuidado al territorio como  agencia política 

de las mujeres no se enmarca en aspiraciones del feminismo liberal, por el 

contrario, desafía las formas de producción capitalista que amenazan con la 

mercantilización total de la naturaleza.  

 

El cuidado al territorio como concepto se sitúa en contextos donde las relaciones 

comunales siguen vigentes y activas y donde los procesos de privatización de las 

tierras comunales incrementan, al mismo tiempo que los megaproyectos de 

minería o energéticos amenazan los ríos, los montes y el territorio en su conjunto.  

 

3. METODOLOGÍA 

La metodología aplicada en la investigación es fundamentalmente cualitativa.  

Las técnicas principales han sido la observación participante, entrevistas 

informales y trabajo documental. Se ha realizado a través de conversaciones 

individuales, de asistencia a encuentros, talleres y asambleas comunales. 

 

Como plantea Marcela Fernández Camacho (2021) esta metodología se define 

como “metodología militante basada en una epistemología feminista 

indisciplinada y enmarcada en la familia de metodologías de investigación 

participativa, con compromiso social y como resultado de las complicidades 

derivadas de la militancia que desencadenaron una colaboración”.  

 

El trabajo de campo ha sido desarrollado durante los años de 2014 a 2020. Se ha 



Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

10 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

centrado en las experiencias de la primera autora, quien pertenece al pueblo 

zoque del Istmo de Tehuantepec. Se trata de un conocimiento situado (Haraway, 

1988) en la vida comunitaria y colectiva a través de observación participante en 

reuniones, manifestaciones y talleres donde se han discutido las defensas de los 

territorios frente a los impactos de los megaproyectos energéticos y mineros. 

 

4. CONTEXTO DEL ISTMO DE TEHUANTEPEC 

El Istmo de Tehuantepec, se ubica en el estado de Oaxaca, en el sur de México. 

Administrativamente se constituye de dos distritos, Juchitán y Tehuantepec, que 

comprenden 46 municipios y cuentan con una población total de 683 mil 

habitantes (INEGI, 2015), de la cual aproximadamente el 57% es población 

indígena, principalmente pueblos ikoots (huaves), angpøn (zoques), chontales, 

binnizá (zapotecos), chinantecos y tzotziles. 

 

La cuestión agraria es sumamente importante en la vida de los pueblos indígenas, 

constituye parte fundamental de sus organizaciones territoriales, puesto que en 

el istmo de Tehuantepec la mayor parte de las tierras son de propiedad social, es 

decir, no se trata de propiedad privada sino de un tipo de tenencia de la tierra de 

tipo comunal y ejidal. Esto no es menor en un país donde el 50.8% del territorio 

nacional es de propiedad social, cuya totalidad constituye 100 millones de 

hectáreas de las 196.5 millones de hectáreas que conforman México (Nota técnica, 

RAN, 2017). 

 

En la planicie sur del Istmo de Tehuantepec, en los municipios zapotecas, 

actualmente existen 29 parques eólicos en operación, los cuales representan 1,564 

aerogeneradores instalados sobre una superficie total de 31 mil hectáreas 

(GeoComunes, 2020). Las principales empresas son Acciona (6 parques y 596 



Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

11 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

MW), Electricidad de Francia EDF (4 parques y 391 MW), Iberdrola (5 parques y 

277 MW) y Enel Green Power (3 parques y 246 MW) (GeoComunes, 2020). 

 

Al mismo tiempo que se promueve el desarrollo de energía renovable en la 

planicie sur del Istmo, la Secretaría de Economía del Gobierno Federal mexicano 

ha otorgado concesiones de tierras comunales a empresas mineras. Existen 

aproximadamente tres decenas de concesiones mineras en el istmo (Gobierno de 

México, 2023), las cuales no han logrado pasar a la fase de explotación debido a 

la constante oposición de los pueblos indígenas, quienes han recurrido a las 

instancias gubernamentales como  la Secretaría de Medio Ambiente y  la 

Secretaría de Economía, para expresar el rechazo a los proyectos mineros. Al 

mismo tiempo, han realizado manifestaciones, foros y encuentros indígenas 

regionales para expresar su negativa a las concesiones, tal como se ha suscitado 

en el municipio zoque de San Miguel Chimalapa y el municipio de Ciudad 

Ixtepec. 

 

5. RESULTADOS 

5.1 Resistencias durante los procesos de conquista y colonización: 

cuerpos y violencia frente a la ocupación. 

La relación cuerpo - territorio no se plantea como un aspecto esencial o biológico, 

sino como un fenómeno socio histórico, cuyos antecedentes son de larga 

duración. Durante la Conquista y la colonización, transcurrida en los siglos XVI, 

XVII y XVIII, centenas de mujeres se rebelaron y, cuando no lo hicieron 

abiertamente, ejercieron diversas estrategias políticas para asegurar la base 

material de la existencia de sus comunidades. En la forma estratégica sobresale 

el ejemplo de Malintzin, una mujer indígena que participó como traductora en la 

Conquista (Navarrete, 2021; Aguilar Gil, 2018, 2019), cuya labor de diplomacia se 



Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

12 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

anclo en la palabra y generó estrategias políticas en un contexto en el que los 

peninsulares emprendían la empresa de Conquista. Tanto las formas de 

resistencias abiertas como las formas diplomáticas lograron conseguir títulos de 

tierras, en algunos casos la evasión de tributos y sobre todo el reconocimiento de 

sus territorialidades históricas.  

 

En la región del sureste, las mujeres, sobre todo las sacerdotisas, jugaron un papel 

importante en la defensa de sus comunidades. Dirigieron y guiaron grandes 

revueltas anticoloniales, resistiéndose a los despojos de sus tierras y a los 

excesivos cobros tributarios. En los motines locales, prácticamente la comunidad 

entera salía a las calles; las “chusmas”, formadas por mujeres, empuñaban lanzas 

y cuchillos de cocina y escondían piedras bajo la enagua (Taylor, 1979). En 1660, 

en el istmo de Tehuantepec, los pueblos zapotecas y chontales se alzaron contra 

los excesivos cobros tributarios que realizaba el alcalde mayor. Después de agotar 

las vías formales, el conflicto desembocó en el asesinato de dicha autoridad 

colonial y generó una desobediencia en decenas de comunidades. Pronto se 

convirtió en una rebelión que fue guiada por las guzaana goola (guxhaana en 

zapoteco antiguo), mujeres que ocupaban cargos comunales. Algunas de ellas se 

registraron en los documentos escritos por autoridades coloniales, tales como: 

Magdalena María, apodada “la Minera”, y García María, conocida como “la 

Crespa”. Las sanciones frente a estas resistencias fueron severas, en el caso de la 

Minera se ordenó que le cortaran el cabello, le dieran cien azotes y fuera llevada 

cerca de la horca para que le cortaran una mano. Ahí mismo la clavarían como 

castigo por haber apedreado y asesinado en ese mismo lugar al alcalde mayor. A 

la Crespa se ordenó que la llevaran a las caballerizas, lugar que según se acusa 

ella incendió, allí le cortarían y clavarían la mano. Ambas fueron condenadas a 

destierro por diez años y a servir perpetuamente en un obraje, aplicando el 



Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

13 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

producto de sus servicios al rey y finalmente se les indultó de cortarles las manos 

“por no haber orden ni disposición para curarlas” (Díaz Polanco, 2022). 

 

Las rebeliones y motines de los siglos XVII y XVIII, como otras suscitadas en 

América Latina, fueron reacciones a los excesivos cobros tributarios. En este tipo 

de contextos, la inconformidad de los pueblos de indios contra los cobros 

tributarios incrementaba debido a que la producción se volvía escasa cuando 

había crisis agrícolas, propagación de plagas y epidemias. Como parte de esta 

crisis también se registraban declives demográficos e incluso desaparición de 

asentamientos enteros. De tal forma que, en estos tiempos de crisis, resultaba 

difícil cumplir con los cobros tributarios y a mayor exigencia de las autoridades 

coloniales mayor inconformidad despertaba entre los pueblos, lo cual 

desembocaba ineludiblemente  en conflictos legales que,  cuando no encontraban 

solución, terminaban en su mayoría en amotinamientos e incluso rebeliones.   

 

En este contexto, se construyeron haciendas y formas latifundistas que atentaron 

en gran medida contra la tierra comunal. La oposición de las mujeres a la 

economía tributaria implicó una defensa enfocada en sostener los medios 

materiales para la reproducción de la vida, es decir, detener el pago de tributos 

para los pueblos implicaba tener más alimentos para sostenerse y sortear las crisis 

agrícolas y las epidemias. Para ello, era imprescindible tener tierras bajo la 

tenencia comunal, pues esta figura jurídica les permitía sostener sus formas de 

gobierno, su autonomía y su base alimentaria. Por ello, a contrapelo de los 

procesos de privatización, los pueblos insistieron en asegurar las tierras 

comunales mediante la figura jurídica de los títulos primordiales.  

5.2 Independencia, revolución y propiedad social 

En 1810, el 88.2 % de la población total estaba constituido por pueblos indígenas 



Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

14 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

y hacia 1857 la composición étnica en Oaxaca permanecía casi igual (Leticia 

Reyna, 2004, p. 102). Pese a las crisis agrícolas y a las epidemias de esos años, los 

pueblos indígenas siguieron disputando sus tierras durante todo el siglo XIX e 

incluso hicieron frente a la Ley de desamortización de 1856 que atentó contra la 

tenencia comunal. Dicha legislación, también llamada Ley Lerdo y Leyes de 

Reforma, pretendía liberar los bienes de las corporaciones mediante la 

privatización de la tierra, ponerla en el libre mercado y que dejara de estar 

concentrada en “manos muertas”, en esta situación las tierras indígenas eran 

consideradas una corporación (Leticia Reyna, 2004). En este nuevo contexto, los 

pueblos indígenas eran considerados por el Estado liberal como un estorbo para 

el pretendido progreso y hasta hubo gobernantes que llegaron a proponer su 

exterminio, pues la ideología liberal pretendía borrar las diferencias étnicas de la 

nueva República.  Así,  “todos sus habitantes  quedaron homogenizados por 

decreto bajo el estatuto legal de ciudadanos en la Constitución” (Leticia Reyna, 

2004, p. 107). 

 

Por ello los pueblos indígenas para asegurar sus tierras recurrieron al ámbito 

agrario y en el siglo XX aseguraron nuevamente sus territorios bajo la figura 

jurídica de propiedad social. Para 1920 el 73.8% de México era rural, su población 

estaba clasificada primordialmente como india o mestiza. La Reforma Agraria de 

aquellos años entregó 103 millones de hectáreas a 3.5 millones de ejidatarios 

(Botey, 1999) siendo éste uno de los antecedentes de la propiedad social en 

México.  

 

No obstante, pese a esta Reforma Agraria que benefició a los pueblos indígenas, 

las mujeres quedaron desprovistas de facultades jurídicas para decidir sobre la 

tierra. Se constituyó así en México un sujeto agrario predominantemente 



Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

15 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

masculino. Este punto de inflexión histórico puede leerse como producto de una 

imposición estatal o como la negociación y estrategia que los pueblos pusieron 

en marcha para asegurarse como comunidades, según las circunstancias de cada 

lugar.  

 

La historiografía de la revolución mexicana ha tipificado la participación que 

tuvieron las mujeres en este proceso a partir de tres formas que implicaron a 

mujeres indígenas y no indígenas: la primera es la de las adelitas, así se les 

conoció a las mujeres que acompañaron a las tropas, ellas alimentaron y lavaron 

las ropas, además fungieron como espías, contrabandistas, reclutas, vigilantes y 

transportadoras de lo necesario para sostener a los batallones (Pilaszek-Oma, 

2007); la segunda refiere a las mujeres que fueron comandantas de tropas, 

formaron parte del ejército revolucionario y obtuvieron grados militares; la 

tercera figura se trata de mujeres escritoras, periodistas o maestras, dos 

personajes emblemáticos son las de Dolores Jiménez y Muro y Juana Belén 

Gutiérrez de Mendoza, ellas escribieron el prólogo del Plan de Ayala, el 

documento más importante promovido por Emiliano Zapata para lograr la 

redistribución de tierras (Gaceta UnADM, 2021). Asimismo,  los trabajos de 

cuidado que ejercieron cientos de mujeres indígenas en todo el proceso 

revolucionario hicieron posible las batallas más épicas protagonizadas por 

caudillos y ejércitos masculinos. 

 

Pese a esta activa participación, no solo la Reforma Agraria soslayó a las mujeres 

indígenas,  la naciente Constitución de 1917 tampoco habilitó mecanismos para 

que las mujeres ejercieran sus derechos políticos, a pesar de que el artículo 34 

establecía que: “Son ciudadanos de la República los varones y mujeres que, 

teniendo la calidad de mexicanos, reúnan, además los siguientes requisitos: I. 



Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

16 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

Haber cumplido dieciocho años; y, II. Tener un modo honesto de vivir.” De modo 

que a pesar de que no hubo una expresión que negara a las mujeres su carácter 

de ciudadana, no le reconoció ́ la potestad de participar en la esfera pública 

(Pilaszek-Oma, 2007).  

5.3 Las agencias políticas de las mujeres hoy. 

Llegando a la actualidad de 2023, en la que a nivel nacional las mujeres son las 

principales productoras de alimentos en el país, los datos contrastan con las cifras 

de un sujeto agrario predominantemente masculino a nivel nacional donde el 

77.53% son hombres y tan solo el 22.47 % son mujeres (Registro Agrario Nacional, 

2016). Según datos del gobierno de México, de los 61.5 millones de mujeres, el 

23% habita las localidades rurales y representa el 34 % de la fuerza laboral, por 

lo que esta población es responsable de más del 50% de la producción de 

alimentos en el país (Gobierno de México, 2019). 

 

Sin embargo y pese a este contraste, la tenencia comunal de las tierras también se 

ha sostenido por las prácticas que las mujeres han reproducido históricamente 

mediante relaciones de apoyo mutuo en las fiestas, circuitos de economía 

solidaria, trabajos colectivos, reconocimiento del territorio, conocimientos 

curativos y producción de los alimentos para comunidades enteras. Pues han 

sido y siguen siendo aún estas prácticas las que habilitan las relaciones 

comunales al interior de los pueblos; por ejemplo, un elemento central es el 

trabajo comunal y colectivo, éste solo tiene sentido en la medida que existe la 

tenencia de tierra comunal, porque desde ese carácter comunal se convoca a la 

limpieza de los ríos y de otros espacios comunes, también desde ahí se hace el 

trabajo de brecheo que consiste en marcar los puntos limítrofes de la comunidad 

agraria. Al mismo tiempo son estas prácticas las que reproducen la tenencia 

comunal. Entendemos así que la tierra comunal no es solo un ente jurídico, es 



Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

17 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

también y sobre todo un entramado de prácticas que lo van reproduciendo y 

habilitando constantemente. De tal forma que no podemos pensar una tenencia 

comunal reconocida por el Estado sin todas las relaciones sociales, políticas y 

culturales que en los hechos la hacen posible. Otro ejemplo es la fiesta, en 

específico las que rememoran la fundación del pueblo y traen a la memoria el 

porqué de los puntos limítrofes de la comunidad agraria; las fiestas actualizan la 

memoria histórica del pueblo y también se sostienen en los trabajos de ayuda 

mutua, donde las mujeres son las principales actoras en la preparación de los 

alimentos.  

 

Estas prácticas siguen vigentes en la actualidad, una de las más importantes en 

el Istmo de Tehuantepec es la base alimentaria de la milpa y la pesca. Es 

característico de los pueblos indígenas zapotecos de Xadani, Alvaro Obregon, 

ejido Zapata, Unión Hidalgo, San Blas Atempa, Santa Rosa de Lima, ejido Charis 

y barrios de Juchitán el cultivo del maíz zapalote chico (xuba huini en zapoteco).  

La siembra está en manos de los hombres, pero la transformación y circulación 

en los mercados regionales depende de las mujeres, son ellas las que convierten 

el maíz en una gran variedad de alimentos, cuyos nombres están en zapoteco: 

guetabingui' (totopo), guetabicuni (memelita), guetahuana (tortillas blandas), 

guetabizá (tamalito de frijol), guetagu' (tamales de res), guetabadxi (tamalito de 

maíz), guetagu gucha'chi (tamales de iguana), guetabingui (tortilla de camarón), 

guetaze' (tamales de elote) entre otras formas culinarias (Olhovich, 2013). 

 

Los pueblos ikoots, asentados en las lagunas y en el mar que desemboca en el 

Océano Pacífico, siembran maíz y practican la pesca. Sus tecnologías son la 

atarraya, el chinchorro y los veleros que aprovechan el viento para pescar 

camarón, zavalote, jaiba, abulones, huachinangos y alrededor de otras 50 



Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

18 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

especies, dirigidos para el autoconsumo familiar, comunitario y para sostener la 

alimentación regional, son comercializados por las mujeres en los mercados de 

Juchitán, Salina Cruz y Unión Hidalgo, Oaxaca. 

 

En Chimalapas, los pueblos zoques, tzotziles y chinantecos que ahí habitan 

tienen como base alimentaria el frijol negro, el blanco, el ejote, el maíz zapalote 

chico y el maíz grande que crece en la montaña. Se practica la cacería de jabalí, 

venado, armadillo, iguana, tejón, tepezcuintle, chachalaca, entre otros. En 

algunas comunidades de Chimalapa se pesca todo el año, mientras en otras más 

auto reguladas se pesca únicamente en el mes de abril mojarras, sardinas, 

camarones, chacales y pez bobo. Estos productos se venden y compran en los 

mercados locales, que son los territorios de transacciones económicas de las 

mujeres. Estos productos sostienen la alimentación de la región. En los mercados 

se practica el intercambio de alimentos (trueque) en especial entre las 

vendedoras, en estos lugares también fluye de manera cotidiana información 

política de los pueblos. La preparación de alimentos a grandes cantidades para 

las fiestas se hace a partir de las relaciones de apoyo mutuo entre mujeres. Son 

las que alimentan a casi todo el pueblo en tiempos de fiestas y en tiempos de 

acciones políticas para recuperar las tierras. 

 

Los tiempos de acción política se refieren a los momentos más álgidos de los 

conflictos agrarios, cuando en Chimalapa los ganaderos y propietarios del 

municipio colindante comienzan a extraer madera de los bienes comunales. En 

estos contextos, las comunidades ubicadas en los límites de las tierras comunales 

convocan a sus asambleas y deciden acciones conjuntas para recuperar las tierras 

y  evitar la tala ilegal. Comisiones de hombres van a la zona en cuestión para 

desalojar a los ganaderos, mientras las mujeres son las que organizan y procesan 



Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

19 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

grandes cantidades de comida para sostener los días o semanas que duren las 

acciones. Otro ejemplo de resistencias son los bloqueos de carreteras y 

manifestaciones, aquí tanto hombres como mujeres asisten, no obstante,  las 

mujeres también habilitan cocinas para alimentar a toda la delegación de 

manifestantes, lo cual es parte fundamental de acción política.  

5.4 Extractivismo y despojo 

Este entramado de relaciones comunales nos muestra el estrecho vínculo entre 

territorio, cuerpo, alimentación, trabajo comunal y mujeres indígenas, lo que 

podríamos denominar relaciones de ecodependencia, que durante años han 

perfeccionado técnicas de cultivo para la reproducción de la vida de pueblos 

enteros. De ahí que el despliegue del extractivismo y el despojo se den a la par 

de la violencia directa contra las mujeres indígenas, ello altera y configura las 

relaciones de género en los pueblos del istmo. El riesgo de la contaminación del 

los ríos y las lagunas es también una amenaza a la base alimentaria de las 

comunidades, puesto que ello impactaria en la pesca, en el cultivo del maíz y por 

tanto en todos los alimentos que de estas actividades derivan, en ese sentido 

podriamos aseverar que los megaproyectos extractivos representan una amenaza 

a la soberania alimentaria y a elementos primordiales de la vida como el agua, la 

siembra y los mercados.   

 

Este impacto a las relaciones de género provocó levantamientos y 

manifestaciones de las mujeres. En el pueblo zoque de San Miguel Chimalapa 

fueron las mujeres las primeras en oponerse a la minería debido al riesgo de que 

los ríos se contaminaran, puesto que argumentaban que esto impactaría en los 

cultivos, en la ganadería y en la vida diaria de hombres, mujeres, niñas y niños 

que pasan largos tiempos en los ríos. Por su parte, las mujeres del pueblo ikoots 

de San Mateo del Mar y del pueblo zapoteca de Álvaro Obregón defendieron las 



Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

20 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

lagunas frente a los megaproyectos eólicos con el argumento de que estas 

infraestructuras podrían desmantelar los nidos de los peces que ahí habitan y 

además amenazaban varios sitios sagrados. En ambos proyectos, tanto mineros 

como eólicos, las resistencias comunitarias, promovidas generalmente por las 

mujeres, han evitado la exploración de las empresas mineras y la instalación de 

parques eólicos. Como se mencionó arriba, las resistencias se centraron en la 

defensa del agua, de los ríos y las lagunas; canalizándose a través de acciones 

directas y jurídicas. Ambos pueblos, los zoques e ikoots, ejercieron sus derechos 

al territorio habilitando sus asambleas comunales, donde exigieron a sus 

autoridades que no aceptaran los proyectos mineros y energéticos. Se realizaron 

manifestaciones y recorridos de vigilancia en los territorios.  

 

Sin embargo, en otros municipios zapotecos las infraestructuras de parques 

eólicos se han instalado a través de prácticas coloniales y hegemónicas, las cuales 

operan concretamente a través de la imposición de un sujeto agrario 

predominantemente masculino, donde las empresas han promovido contratos 

con pequeños propietarios soslayando a las mujeres, quienes no tienen 

atribuciones jurídicas para decidir sobre la tierra comunal. Un aspecto a 

considerar  es la violencia generalizada en la región debido a la disputa por los 

puestos de trabajo que ofrecen las empresas eólicas en la fase de la instalación de 

la infraestructura. Un caso paradigmático en 2019 es el de una mujer que 

sobrevivió a ataques armados, tal como lo ha documentado ArteTv (2022). 

También debemos considerar que los territorios indígenas siguen sujetos a los 

marcos Estatales, cuyas lógicas económicas están insertas en relaciones 

capitalistas que priorizan la reproducción del capital en detrimento de la 

reproducción de la vida.  

 



Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

21 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

6. CONCLUSIONES  

En estos marcos de megaproyectos mineros y energéticos impuestos a través de 

prácticas hegemónicas y coloniales, la agencia de las mujeres activó procesos de 

defensas territoriales que han trazado horizontes emancipatorios anclados en la 

reproducción de la vida humana y no humana. Por tanto, los procesos de agencia 

de las mujeres indígenas no pasan por emprendimientos de orden económico 

capitalista, sino más bien ponen en el centro la ecodependencia para sugerir que 

los megaproyectos mineros y eólicos, al amenazar a los ríos, amenazan también 

a la vida de pueblos enteros. Tal como lo han defendido históricamente, donde 

las nociones de cuerpo-territorio trascienden las nociones antropocéntricas. 

 

Desde ahí los procesos de emancipación de las mujeres tanto zoques como 

zapotecas se sitúan en relaciones comunales antes que en aspiraciones liberales. 

Es decir, no exigen una parcela de tierra para ser propietarias y entrar al proceso 

de mercantilización de la naturaleza. En otro sentido exigen tener atribuciones 

jurídicas para poder decidir que el territorio siga siendo comunal y que las 

empresas no contaminen sus territorios.  

 

El cuidado del territorio se sitúa en un entramado de relaciones comunitarias que 

ponen en el centro la vida. Esta capacidad de agencia de las mujeres se ejerce de 

diversas formas, algunas pasan por la exigencia en los marcos Estatales, por 

ejemplo al exigir el reconocimiento de comuneras en el Registro Agrario 

Nacional; mientras otras están fuera de las gestiones estatales, en las relaciones 

de ayuda mutua habilitadas en las festividades, en el trabajo comunitario, en la 

producción de alimentos y en la venta e intercambio de estos en los mercados 

regionales. Desde ahí las mujeres ejercen y disputan decisiones cruciales para la 

vida de la comunidad.  



Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

22 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

 

Se trata de mujeres comunales con formas propias de hacer política que no sólo 

desafían las lógicas desarrollistas de los megaproyectos mineros y eólicos, sino 

que también siguen trazando horizontes emancipatorios donde el cuidado del 

territorio es cada vez más necesario en los escenarios de emergencia climática y 

por tanto para la sostenibilidad de la vida humana y no humana. 

 

AGRADECIMIENTOS  

Nos gustaría agradecer el apoyo financiero y logístico para esta investigación 

proporcionado por los proyectos Healthy Municipal Soils (HuMuS) -  Ref. 

30B7461601 financiado por Horizon Europe Project: 101091050 — HuMUS — 

HORIZON-MISS-2021-SOIL-02.  

I+D+I, "Transición digital, cohesión social e igualdad de género: ban-ca móvil y 

empoderamiento digital femenino en África" (DIGITAL-FEM), Ref.  TED2021-

130586B-I00, financiado por MCIN/AEI/10.13039/501100011033 y por "European 

Union NextGene-rationEU/PRTR". 

 

Bibliografía 

Aguilar Gil, Y. E. (2018). Nosotros sin México: naciones indígenas y autonomía. Nexos, 

s/p. 

Aguilar Gil, Y. E. (2019). Mujeres indígenas, fiesta y participación política. Revista de la 

Universidad de México. 

https://www.revistadelauniversidad.mx/articles/1157b614-c696-4872-9b14-

c48b1c8680b5/mujeres-indigenas-fiesta-y-participacion-politica 

Anzaldúa, G. (1999). Borderlands / La frontera: the new mestiza (2ª ed.). Aunt Lute Books. 

ArteTv. (2022). México: el Dorado eólico. ArteTv. 

Botey, C. (1999). Introducción al Panel I. En L. Randall (Ed.), Reformando la Reforma 

Agraria mexicana. Universidad Autónoma Metropolitana. 

Burchardt, H.-J., & Leinius, J. (2022). (Post-)colonial Archipiélagos. Comparing the Legacies 

of Spanish Colonialism in Cuba, Puerto Rico, and the Philippines. University of 

Michigan Press. 

Carrasco, C. (2017). La economía feminista. Un recorrido a través del concepto de 

reproducción. EKONOMIAZ. Revista vasca de Economía, 91(01), 50-75. 

https://www.revistadelauniversidad.mx/articles/1157b614-c696-4872-9b14-c48b1c8680b5/mujeres-indigenas-fiesta-y-participacion-politica
https://www.revistadelauniversidad.mx/articles/1157b614-c696-4872-9b14-c48b1c8680b5/mujeres-indigenas-fiesta-y-participacion-politica


Sánchez Contreras y Manzanera Ruíz  

23 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

Celiberti, L. (2022). Territorios de cuidados para sostener la vida. Fundación Carolina. 

Serie Género, 18. https://www.fundacioncarolina.es/wp-

content/uploads/2022/11/AC-18-2022.pdf 

Cielo, C., Bermúdez, H., Almeida Guerrero, A., & Moya, M. (2016). Aportes de la 

Economía Feminista para el análisis del capitalismo contemporáneo. Revista De 

La Academia, 21, 157-175. https://doi.org/10.25074/0196318.0.63 

Cumes, A. (2012). Mujeres indígenas, patriarcado y colonialismo: un desafío a la 

segregación comprensiva de las formas de dominio. En L. González Guardiola et 

al. Anuario Hojas de Warmi, 17, 10. 

https://revistas.um.es/hojasdewarmi/article/view/180291 

Davis, A. (1981). Woman, Race and Class. Random House. 

Diaz Polanco, H. (2022). El gran incendio La rebelión de Tehuantepec. Fondo de Cultura 

Económica. 

Federici, S. (1993). Revolución en punto cero Trabajo doméstico, reproducción y luchas 

feministas. Traficantes de Sueños. 

Federici, S. (2015). Calibán y la bruja. Mujeres, Cuerpo y acumulación originaria. Tinta Limón. 

Fernández-Camacho, M. (2021). Una metodología militante: “parar para pensar”. 

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, 19(1), 17-29. 

https://doi.org/10.29043/liminar.v19i1.790 

GeoComunes. (2020). Análisis General del Proyecto de Corredor Interoceánico del Istmo de 

Tehuantepec. 

http://geocomunes.org/Analisis_PDF/GeoComunes_Trans%C3%ADstmico_22A

bril2020.pdf 

Gobierno de México. (2019). Las mujeres rurales producen más del 50% de la producción de 

alimentos en México. Mujeres, Secretaría de mujeres. 

https://www.gob.mx/historico-instituto/es/articulos/las-mujeres-rurales-

agentes-clave-para-el-desarrollo-sostenible  

Gobierno de México. (2023). Cartografía minera. CartoMinMex. 

https://srvprodarcgisp.economia.gob.mx/portal/apps/experiencebuilder/experie

nce/?id=f8e8216f7c6744ff9cb5dd397f6ea310 

Gutiérrez, R. (2017). Horizontes comunitarios – populares Producción de lo común más allá de 

las políticas estado – céntricas. Traficantes de Sueños. 

Haraway, D. (1988). Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the 

Privilege of Partial Perspective. Feminist Studies, 14(3), 575–599. 

https://doi.org/10.2307/3178066 

Hernández Castillo, R. A., Hutchings, S., & Noble, B. (Eds.). (2019). Transcontinental 

Dialogues Activist Alliances with Indigenous Peoples of Canada, Mexico, and Australia. 

University of Arizona Press. https://doi.org/10.2307/j.ctvdjrpm6 

https://www.fundacioncarolina.es/wp-content/uploads/2022/11/AC-18-2022.pdf
https://www.fundacioncarolina.es/wp-content/uploads/2022/11/AC-18-2022.pdf
https://doi.org/10.25074/0196318.0.63
https://revistas.um.es/hojasdewarmi/article/view/180291
https://doi.org/10.29043/liminar.v19i1.790
http://geocomunes.org/Analisis_PDF/GeoComunes_Trans%25C3%25ADstmico_22Abril2020.pdf
http://geocomunes.org/Analisis_PDF/GeoComunes_Trans%25C3%25ADstmico_22Abril2020.pdf
https://www.gob.mx/historico-instituto/es/articulos/las-mujeres-rurales-agentes-clave-para-el-desarrollo-sostenible
https://www.gob.mx/historico-instituto/es/articulos/las-mujeres-rurales-agentes-clave-para-el-desarrollo-sostenible
https://srvprodarcgisp.economia.gob.mx/portal/apps/experiencebuilder/experience/?id=f8e8216f7c6744ff9cb5dd397f6ea310
https://srvprodarcgisp.economia.gob.mx/portal/apps/experiencebuilder/experience/?id=f8e8216f7c6744ff9cb5dd397f6ea310
https://doi.org/10.2307/3178066
https://doi.org/10.2307/j.ctvdjrpm6


Capacidad política de las mujeres indígenas del Istmo de Tehuantepec a través de los 

cuidados del territorio  

24 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-24 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.10098 

Herrero, A. (2017). Conexiones entre la crisis ecológica y la crisis de los cuidados. 

Entrevista a Yayo Herrero López. Ecología Política, 11-114. 

Herrero, Y. (2023). Toma de Tierra. Caniche Editorial. 

Hill Collins, P. (1990). Black Feminist Thought. Unwin Hyman. 

Hooks, B. (1984). Feminist Theory: From Margin to Center. South End Press. 

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI). (2015). Encuesta Intercensal 2015. 

Dirección General de Estadísticas Sociodemográficas (DGES) y Dirección 

General Adjunta del Censo de Población y Vivienda (DGACPV).  

Kabeer, N. (2001). Reflections on the Measurement of Women's Empowerment. 

Discussing Women's Empowerment—Theory and Practice. Sida Studies, 3, 17–57. 

NovumGrafiska AB. 

Manzanera-Ruiz, R., Lizárraga, C., & Mwaipopo, R. (2016). Gender Inequality, Processes 

of Adaptation, and Female Local Initiatives in Cash Crop Production in Northern 

Tanzania. Rural Sociology, 81, 143-171. https://doi.org/10.1111/ruso.12090 

Navarrete, F. (2021). Malintzin, o la conquista como traducción. Universidad Nacional 

Autónoma de México, Colección México 500. 

Olhovich, S. (2013). La lucha contra los eólicos es una lucha por la soberanía alimentaria 

[Video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=NXYx1lubeHA 

Pérez Orozco, A. (2014). Subversión feminista de la economía. Aportes para un debate sobre el 

conflicto capital-vida. Traficantes de Sueños. 

Pilaszek, M., & Rojo, O. (2007). La participación de la mujer en la Revolución mexicana. Tres 

trayectorias [Ponencia]. XI Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia, San 

Miguel de Tucumán, Argentina. 

Reina Aoyama, L. (2004). Historia de los pueblos indígenas de México Caminos de luz y sombra. 

CIESAS, Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas. 

Registro Agrario Nacional. (2016). Nota técnica sobre la Propiedad Social. 

http://www.ran.gob.mx/ran/indic_bps/NOTA_TECNICA_SOBRE_LA_PROPIE

DAD_SOCIAL_v26102017 

Rowlands, J. (1995). Empowerment Examined. Development in Practice, 5(2), 101-107. 

Segato, R. L. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Sueños. 

Sen, A. K. (1999). Development as Freedom. Oxford University Press. 

Taylor, W. (1979). Drinking, Homicide and Rebellion in colonial Mexican Villages. Stanford 

University Press. 

Tzul Tzul, G. (2016). Communal Strategies for Controlling Microfinance in Chuimeq'ena' 

Guatemala. South Atlantic Quarterly, 115(3), 625–631. 

https://doi.org/10.1215/00382876-3608686 

UnADM. (2021). Las mujeres campesinas durante el Plan de Ayala. Gaceta UnADM. 

https://gaceta.unadmexico.mx/noviembre-diciembre-2021/54-investigacion/95-

las-mujeres-campesinas-durante-el-plan-de-ayala 

https://doi.org/10.1111/ruso.12090
https://www.youtube.com/watch?v=NXYx1lubeHA
http://www.ran.gob.mx/ran/indic_bps/NOTA_TECNICA_SOBRE_LA_PROPIEDAD_SOCIAL_v26102017
http://www.ran.gob.mx/ran/indic_bps/NOTA_TECNICA_SOBRE_LA_PROPIEDAD_SOCIAL_v26102017
https://doi.org/10.1215/00382876-3608686
https://gaceta.unadmexico.mx/noviembre-diciembre-2021/54-investigacion/95-las-mujeres-campesinas-durante-el-plan-de-ayala
https://gaceta.unadmexico.mx/noviembre-diciembre-2021/54-investigacion/95-las-mujeres-campesinas-durante-el-plan-de-ayala

