
ATLÁNTICAS – Revista Internacional de Estudios Feministas, 2026, 11, 1, 2-9 

ISSN: 2530-2736 https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520 

 
 

 

Tasia Aránguez, Profesora Permanente Laboral. Departamento de Filosofía del Derecho. Universidad de 

Granada. ORCID: 0000-0002-2691-0622. 

Cómo citar este artículo: Aránguez, Tasia (2026). Reseña: Amorós Puente, Celia (2025). Feminismo e 

imaginarios de la globalización. Granada: Comares. Atlánticas. Revista Internacional de Estudios Feministas, 

11(1), 2-9. doi: https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520 

 

Reseña 

Amorós Puente, Celia (2025). Feminismo e imaginarios de la 

globalización. Granada: Comares. 

 

Tasia Aránguez 

 

 

Recibido: 09/08/2025 

Aceptado: 16/01/2025 

 

En el libro “Feminismo e imaginarios de la globalización”, publicado en 2008, y 

reeditado en 2025, Celia Amorós analiza los feminicidios de Ciudad Juárez 

(México) como crímenes mafiosos que refuerzan el patriarcado. La autora 

disecciona con maestría las características del feminicidio, en riguroso 

cumplimiento de su lema “conceptualizar es politizar”, para visibilizar la 

violencia sexista. En la segunda parte del libro, Amorós examina la precariedad 

laboral femenina en el capitalismo global, especialmente en las maquilas 

mexicanas. El libro finaliza con un análisis del papel de las mujeres en la sociedad 

tecnológica actual, a partir de la obra de Donna Haraway.  

 

Antes de proseguir la reseña de este libro, resulta imprescindible realizar una 

mención previa a su autora, puesto que la filósofa valenciana Celia Amorós es 

una de las grandes figuras históricas del feminismo español. Algunos de sus 

ensayos fundamentales son: “Hacia una crítica de la razón patriarcal” (1985), 

“Feminismo: igualdad y diferencia” (1994), “Tiempo de feminismo” (1997) y “La 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en


Reseña: Amorós Puente, Celia (2025). Feminismo e imaginarios de la globalización. Granada: 

Comares. 

2 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520  

gran diferencia y sus pequeñas consecuencias” (2004). 

 

Como fundadora del “Seminario Permanente Feminismo e Ilustración” (1987), 

consolidó una escuela teórica de altura, una potente generación de discípulas que 

brillan individualmente entre los nombres de la filosofía feminista. Entre las 

integrantes de esta corriente se encuentran teóricas tan destacadas como Luisa 

Posada Kubissa, Rosa Cobo Bedía, Ana de Miguel, Alicia Puleo, Teresa López 

Pardina y Alicia Miyares. Mención aparte amerita Amelia Valcárcel, reconocida 

por Amorós como amiga y referente intelectual. Ambas llevaron a cabo una 

colaboración estrecha y complementaria en la fundación del feminismo 

filosófico. Valcárcel ha proseguido el liderazgo de la corriente y ha reconocido a 

Amorós como su maestra, describiéndola como "una de las mejores cabezas de la 

cultura española e hispánica”.  

 

A lo largo de este trabajo encontramos menciones a estas teóricas, así como a 

otras figuras intelectuales contemporáneas, como Lidia Falcón o Rita Segato. Para 

Amorós, citar es una manera de construir alianzas, reconocer y apreciar. Es 

destacable el uso del apóstrofe, por ejemplo: “Ana de Miguel, teórica de los 

movimientos sociales” o “Alicia Puleo, estudiosa del imaginario libertino”. Sus 

palabras nos invitan a indagar más en el conocimiento de las ideas de sus 

discípulas.  

  

Antes de entrar en el tema principal del libro, quiero exponer conceptos comunes 

del pensamiento de Amorós, que encontramos también en este libro. Podemos 

destacar los siguientes:  

• Heterodesignaciones: discursos de los varones que definen qué son y 

cómo deben ser las mujeres (Amorós señala, “lo primero que dicen los 



Aránguez 

 

 

3 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520 

nuevos aspirantes al poder es que los actuales poderosos están 

equivocados en materia de mujeres”).  

• Idénticas: en los discursos patriarcales, las mujeres son representadas 

como “idénticas”, un colectivo indiferenciado sin individualidad, opuesto 

a los varones, considerados “iguales” con rasgos distintivos. La 

ciudadanía y el contrato social se construyen sobre la individualidad y el 

reconocimiento entre iguales. La pornografía es la máxima expresión de la 

reducción de las mujeres a “idénticas”.  

• Nominalismo moderado: esta postura epistemológica a la se adscribe 

Amorós, situada entre el nominalismo extremo (que solo reconoce 

individuos aislados, como “existe el caballo pero no la caballeidad”) y el 

realismo (que da primacía a abstracciones como “justicia”), propone que 

los fenómenos sociales, como el patriarcado, deben entenderse como un 

conjunto de prácticas interconectadas, sin caer en conspiraciones 

paranoicas ni en la casuística inconexa. Esto permite analizar el 

patriarcado como un sistema de dominación sin asumir una conspiración 

universal, pero reconociendo patrones estructurales. 

• Pactos patriarcales (fratrías): el patriarcado se sustenta en pactos concretos 

entre varones que establecen una jerarquía donde las mujeres son 

subordinadas y tratadas como objetos de transacciones entre ellos. Estos 

pactos convierten la masculinidad en un sistema de prestigio, donde los 

varones se reconocen como iguales y las mujeres como “la otra”, 

justificando su control y acceso. 

• Imaginario libertino: inspirado en el marqués de Sade, el imaginario 

libertino exalta la transgresión de normas sexuales. En este marco, las 

mujeres son objetos de deseo desechables, sacrificadas en rituales 

violentos para afirmar la libertad masculina. El libertino rechaza pactos 



Reseña: Amorós Puente, Celia (2025). Feminismo e imaginarios de la globalización. Granada: 

Comares. 

4 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520  

familiares o sociales, y su máxima es el derecho del varón al placer. La 

preferencia por víctimas inocentes, como niñas, refuerza la transgresión 

frente al padre simbólico, pagando un “tributo” con sangre femenina. 

• Bon sens: En el pensamiento de Celia Amorós, el “bon sens” de Descartes, 

expuesto en el “Discurso del método”, representa la capacidad autónoma 

de juzgar, accesible a todos los seres racionales, incluidas las mujeres, sin 

necesidad de un bagaje cultural previo. Descartes desafía las jerarquías del 

saber heredado, proponiendo un sujeto universal que incluye a las 

mujeres como parte de la comunidad racional. Amorós expone que esta 

idea permitió a las mujeres pasar de las quejas a las vindicaciones, primero 

como sujetos del saber en la Ilustración y luego como ciudadanas en la 

Revolución Francesa. Para Amorós, el “bon sens” es clave en la 

emancipación femenina al fundamentar la igualdad epistemológica y 

política. 

 

He de resaltar la erudición que exhibe la maestra Celia Amorós, pues en este 

ensayo, salpicado de sutiles referencias, trasluce un profundo conocimiento de la 

obra de Levi Strauss, el existencialismo sartreano, Kierkegaard, el pensamiento 

romántico y la filosofía ilustrada, entre otras corrientes.  

 

En la primera parte, “El imaginario patriarcal en la era de la globalización”, Celia 

Amorós analiza los feminicidios de Ciudad Juárez como crímenes corporativos 

de un “Estado paralelo” mafioso, diferenciándolos de los asesinatos machistas 

individuales motivados por el resentimiento ante la autonomía femenina, como 

en España. Siguiendo su lema “conceptualizar es politizar”, subraya que 

“necesitamos estas distinciones, como los esquimales necesitan usar diecisiete 

formas para referirse a la nieve”, para visibilizar la violencia patriarcal. Amorós 



Aránguez 

 

 

5 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520 

integra aportaciones de Diana Russell, quien define el feminicidio como “el 

asesinato de mujeres por hombres por ser mujeres”, Marcela Lagarde, que lo 

considera un “crimen de Estado” por omisión, y Rita Segato, quien lo ve como 

rituales de confraternización masculina que refuerzan el dominio territorial, 

asemejándose al genocidio.  

 

La reducción de las mujeres a “idénticas” en el imaginario pornográfico y 

libertino facilita su sacrificio en rituales violentos, perpetuando su 

indiscernibilidad. Las mujeres, especialmente las trabajadoras de las maquilas 

(jóvenes, mestizas, pobres), son vistas como “idénticas”, objetos genéricos 

desechables, opuestas a los “iguales” (hombres individuados en el poder). Las 

mujeres, como “idénticas”, son tratadas como un colectivo indistinto, sin rasgos 

individuales, reducidas a estereotipos. Este tratamiento serial, como explica 

Amorós, refleja la lógica patriarcal: las mujeres no son alter egos, sino objetos 

eróticos fungibles, como en el mito de Don Juan, que persigue la feminidad 

genérica sin detenerse en una mujer concreta. Las víctimas, seleccionadas por su 

perfil genérico, son torturadas, mutiladas y abandonadas en narcofosas, 

negándoseles incluso la sepultura. Esta negación las condena a la 

“indiscernibilidad”, reforzando su estatus de idénticas. 

 

En definitiva, concluye Amorós, los feminicidios de Ciudad Juárez se diferencian 

de otros asesinatos patriarcales. Es su especificidad lo que posibilita esta escala 

de secuestros, violaciones y sacrificios de mujeres. Por tanto, estos crímenes no 

tienen la misma motivación que los asesinatos machistas que tienen lugar en 

España. En contextos como el español, de cierta igualdad entre los sexos, los 

asesinatos son producto del resentimiento masculino ante la autonomía femenina 

(por su éxito el trabajo o en los espacios públicos). Por eso suelen cometerse 



Reseña: Amorós Puente, Celia (2025). Feminismo e imaginarios de la globalización. Granada: 

Comares. 

6 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520  

cuando la mujer quiere separarse o reclama una mayor autonomía. Aunque en 

Ciudad Juárez también es importante el resentimiento hacia las mujeres, por salir 

de fiesta, por caminar solas por las calles, por ganar un salario trabajando, dicha 

causa no explica estos crímenes cometidos por grupos de hombres, que no se 

entenderían sin una referencia a la organización mafiosa sistemática.  

 

En la segunda parte del libro, titulada “Las mujeres en el paradigma 

informacionista”, Amorós reflexiona sobre el trabajo femenino en el capitalismo 

global, caracterizado por el flujo de información y la desregulación financiera, 

que ha incrementado la precariedad laboral y el desarraigo. En zonas del planeta 

como Ciudad Juárez, se observa la mayor precarización del empleo femenino: las 

mujeres carecen de derechos laborales, son explotadas como trabajadoras de 

reserva, sujetas a jornadas elásticas.  

 

Los Estados de bienestar se crearon sobre el modelo del salario familiar, que 

asumía la existencia de un varón proveedor y una esposa dependiente dedicada 

al hogar. En la globalización neoliberal, este modelo entra en crisis, dejando a las 

mujeres como "proveedoras frustradas" con salarios exiguos y penalizadas por el 

"impuesto reproductivo” o "efecto ratonera". En las maquilas de Ciudad Juárez, 

las mujeres jóvenes (18-25 años) trabajan en la industria con las condiciones del 

trabajo doméstico: salarios por debajo de la ley, a destajo y en jornadas 

maratonianas. Al casarse o quedar embarazadas, pasan a trabajar para la empresa 

desde su casa, subcontratadas. A diferencia de los hombres, las mujeres no 

pueden esgrimir su labor como madres para acceder a un “salario familiar” digno 

que les permita ser proveedoras, sino que ellas son penalizadas por asumir roles 

de madre y sostén económico. La precariedad de su trabajo tampoco les otorga 

capacidad de negociación intrafamiliar. Las trabajadoras son vistas como 



Aránguez 

 

 

7 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520 

"genéricas, invisibles, sustituibles", y la desaparición de estas mujeres en los 

asesinatos de Ciudad Juárez refleja la indiferencia institucional ante sus vidas.  

 

En los últimos capítulos del libro, Celia Amorós explora la obra de Donna 

Haraway para analizar el lugar de las mujeres en la sociedad tecnológica. 

Haraway propone una ontología sucia que difumina las fronteras entre 

humano/animal, orgánico/máquina, celebrando identidades no canónicas como 

los sujetos queer, multiculturales o los enfermos de sida. La propuesta más 

remarcable de Haraway es el “conocimiento situado”, que requiere identificar la 

posición desde la que se produce el saber científico. Este enfoque, opuesto al 

sujeto universal de Rousseau, insiste en que el conocimiento debe ser localizado, 

reconociendo quién lo produce, desde dónde, y para quién, lo que contrasta con 

la objetividad tradicional de la ciencia. Haraway aboga por una comunidad 

político-científica donde las prioridades de investigación sean definidas por 

diversos actores, no solo por la industria, y una visibilización de los invisibles. La 

autora resalta la importancia de la perspectiva de los “monstruos” (los 

marginados) para alcanzar un conocimiento ético. En definitiva, cuestiona los 

paradigmas sexistas y racistas de la ciencia, revestidos de falso universalismo, y 

propone una ciencia mestiza.  

 

Donna Haraway critica el uso excesivo de la "experiencia de las mujeres" en el 

feminismo académico, argumentando que su homogeneización puede limitar el 

alcance del feminismo. La propuesta de Haraway es que las mujeres se integren 

en coaliciones prácticas que unan a los marginados en una acción política 

colectiva, superando jerarquías patriarcales y promoviendo una ciencia ética y 

comprometida. Al abogar por coaliciones en lugar de identidades fijas, busca 

construir una ciencia feminista que trascienda categorías rígidas, fomentando la 



Reseña: Amorós Puente, Celia (2025). Feminismo e imaginarios de la globalización. Granada: 

Comares. 

8 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520  

solidaridad entre grupos diversos como mujeres, minorías raciales e identidades 

queer, para desafiar las exclusiones sistémicas y crear un conocimiento situado e 

inclusivo que evite el universalismo y el esencialismo patriarcal. 

 

Amorós coincide en la crítica de Haraway a la insuficiente universalidad de 

autores como Rousseau, que tildaba cualquier posición colectiva de “identidad 

facciosa” y excluía a las mujeres del espacio cívico. Sin embargo, en este punto, 

aunque en el libro Amorós no realice una crítica expresa a la teoría de Haraway, 

podemos recurrir al concepto de “alianzas ruinosas”, por ser una noción clave en 

el pensamiento de Celia Amorós. Las “alianzas ruinosas” son las asociaciones 

históricas de los movimientos de mujeres con otras causas (como la revolución 

francesa, el liberalismo, la abolición de la esclavitud o el socialismo) que no 

fueron recíprocas, dado que los militantes de dichos movimientos traicionaron a 

las mujeres y las dejaron sin avances en sus propias luchas. En el enfoque de 

Haraway, al priorizar coaliciones transgresoras que abarcan múltiples 

identidades, existe el peligro de que las demandas específicas de las mujeres, 

como la erradicación de la violencia patriarcal o la desigualdad laboral, queden 

subordinadas a agendas, presuntamente más inclusivas, que desplazan nuestras 

necesidades. Además, la propuesta de Haraway de un conocimiento situado y la 

crítica al uso excesivo de la “experiencia de las mujeres” podrían debilitar la 

capacidad del feminismo para articular una narrativa cohesiva que combata las 

estructuras patriarcales de manera directa. Al centrarse en identidades mestizas, 

Haraway podría inadvertidamente fragmentar la lucha feminista, dificultando la 

formación de un sujeto unificado contra el patriarcado. Por último, el énfasis de 

Haraway en lo queer y lo cyborg, que difumina las fronteras entre humano, 

animal y máquina, podría desviar la atención de las realidades materiales de 

opresión específicas de las mujeres, como las condiciones laborales en las 



Aránguez 

 

 

9 
ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520 

maquilas descritas por Amorós.  

 

Para concluir esta reseña, quiero destacar que la obra de Celia Amorós es un 

legado fundamental que las feministas debemos cuidar para que las aportaciones 

de la generación anterior no se pierdan, un riesgo constante debido a su exclusión 

de la filosofía feminista educación formal. Sin este conocimiento, cada nueva 

generación pierde años redescubriendo teorías ya construidas, retrasando la 

consolidación de un corpus feminista robusto. Mantener vivo el pensamiento de 

Amorós y sus brillantes discípulas también es crucial para que las académicas 

superemos lo que Celia Amorós denomina “investidura incompleta”, ese poder 

vacilante y dependiente del refrendo masculino, que no se transmite entre 

mujeres. Transmitir y continuar el pensamiento de Amorós es una importante 

tarea.  

 

 

 


