® @ ATLANTICAS - Revista Internacional de Estudios Feministas, 2026, 11, 1, 2-9
ISSN: 2530-2736 https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520

Resena

Amoros Puente, Celia (2025). Feminismo e imaginarios de la

globalizacion. Granada: Comares.

Tasia Aranguez

Recibido: 09/08/2025
Aceptado: 16/01/2025

En el libro “Feminismo e imaginarios de la globalizacion”, publicado en 2008, y
reeditado en 2025, Celia Amoros analiza los feminicidios de Ciudad Juarez
(México) como crimenes mafiosos que refuerzan el patriarcado. La autora
disecciona con maestria las caracteristicas del feminicidio, en riguroso
cumplimiento de su lema “conceptualizar es politizar”, para visibilizar la
violencia sexista. En la segunda parte del libro, Amoros examina la precariedad
laboral femenina en el capitalismo global, especialmente en las maquilas
mexicanas. El libro finaliza con un andlisis del papel de las mujeres en la sociedad

tecnoldgica actual, a partir de la obra de Donna Haraway.

Antes de proseguir la resefia de este libro, resulta imprescindible realizar una
mencion previa a su autora, puesto que la filosofa valenciana Celia Amoros es
una de las grandes figuras historicas del feminismo espafiol. Algunos de sus
ensayos fundamentales son: “Hacia una critica de la razén patriarcal” (1985),

“Feminismo: igualdad y diferencia” (1994), “Tiempo de feminismo” (1997) y “La

Tasia Aranguez, Profesora Permanente Laboral. Departamento de Filosofia del Derecho. Universidad de
Granada. ORCID: 0000-0002-2691-0622.

Como citar este articulo: Aranguez, Tasia (2026). Resefia: Amorods Puente, Celia (2025). Feminismo e
imaginarios de la globalizacién. Granada: Comares. Atlinticas. Revista Internacional de Estudios Feministas,
11(1), 2-9. doi: https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en

Resefia: Amords Puente, Celia (2025). Feminismo e imaginarios de la globalizacién. Granada:

Comares.

gran diferencia y sus pequenas consecuencias” (2004).

Como fundadora del “Seminario Permanente Feminismo e Ilustracion” (1987),
consolid6 una escuela tedrica de altura, una potente generacion de discipulas que
brillan individualmente entre los nombres de la filosofia feminista. Entre las
integrantes de esta corriente se encuentran tedricas tan destacadas como Luisa
Posada Kubissa, Rosa Cobo Bedia, Ana de Miguel, Alicia Puleo, Teresa Lopez
Pardina y Alicia Miyares. Mencion aparte amerita Amelia Valcarcel, reconocida
por Amords como amiga y referente intelectual. Ambas llevaron a cabo una
colaboracion estrecha y complementaria en la fundacién del feminismo
filosofico. Valcarcel ha proseguido el liderazgo de la corriente y ha reconocido a
Amorods como su maestra, describiéndola como "una de las mejores cabezas de la

cultura espanola e hispanica”.

A lo largo de este trabajo encontramos menciones a estas teodricas, asi como a
otras figuras intelectuales contemporaneas, como Lidia Falcon o Rita Segato. Para
Amor0s, citar es una manera de construir alianzas, reconocer y apreciar. Es
destacable el uso del apdstrofe, por ejemplo: “Ana de Miguel, tedrica de los
movimientos sociales” o “Alicia Puleo, estudiosa del imaginario libertino”. Sus
palabras nos invitan a indagar mdas en el conocimiento de las ideas de sus

discipulas.

Antes de entrar en el tema principal del libro, quiero exponer conceptos comunes
del pensamiento de Amords, que encontramos también en este libro. Podemos
destacar los siguientes:

e Heterodesignaciones: discursos de los varones que definen qué son y

como deben ser las mujeres (Amoros senala, “lo primero que dicen los

ATLANTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9
ISSN: 2530-2736| | https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520



Aranguez

nuevos aspirantes al poder es que los actuales poderosos estan
equivocados en materia de mujeres”).

e Idénticas: en los discursos patriarcales, las mujeres son representadas
como “idénticas”, un colectivo indiferenciado sin individualidad, opuesto
a los varones, considerados “iguales” con rasgos distintivos. La
ciudadania y el contrato social se construyen sobre la individualidad y el
reconocimiento entre iguales. La pornografia es la maxima expresion de la
reduccion de las mujeres a “idénticas”.

e Nominalismo moderado: esta postura epistemoldgica a la se adscribe
Amords, situada entre el nominalismo extremo (que solo reconoce
individuos aislados, como “existe el caballo pero no la caballeidad”) y el
realismo (que da primacia a abstracciones como “justicia”), propone que
los fendmenos sociales, como el patriarcado, deben entenderse como un
conjunto de practicas interconectadas, sin caer en conspiraciones
paranoicas ni en la casuistica inconexa. Esto permite analizar el
patriarcado como un sistema de dominacién sin asumir una conspiracion
universal, pero reconociendo patrones estructurales.

e Pactos patriarcales (fratrias): el patriarcado se sustenta en pactos concretos
entre varones que establecen una jerarquia donde las mujeres son
subordinadas y tratadas como objetos de transacciones entre ellos. Estos
pactos convierten la masculinidad en un sistema de prestigio, donde los
varones se reconocen como iguales y las mujeres como “la otra”,
justificando su control y acceso.

e Imaginario libertino: inspirado en el marqués de Sade, el imaginario
libertino exalta la transgresion de normas sexuales. En este marco, las
mujeres son objetos de deseo desechables, sacrificadas en rituales

violentos para afirmar la libertad masculina. El libertino rechaza pactos

ATLANTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9
ISSN: 2530-2736| | https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520



Resefia: Amords Puente, Celia (2025). Feminismo e imaginarios de la globalizacién. Granada:

Comares.

familiares o sociales, y su maxima es el derecho del vardn al placer. La
preferencia por victimas inocentes, como nifias, refuerza la transgresion
frente al padre simbdlico, pagando un “tributo” con sangre femenina.

e Bon sens: En el pensamiento de Celia Amords, el “bon sens” de Descartes,
expuesto en el “Discurso del método”, representa la capacidad auténoma
de juzgar, accesible a todos los seres racionales, incluidas las mujeres, sin
necesidad de un bagaje cultural previo. Descartes desafia las jerarquias del
saber heredado, proponiendo un sujeto universal que incluye a las
mujeres como parte de la comunidad racional. Amords expone que esta
idea permitid a las mujeres pasar de las quejas a las vindicaciones, primero
como sujetos del saber en la Ilustracion y luego como ciudadanas en la
Revolucion Francesa. Para Amords, el “bon sens” es clave en la
emancipacion femenina al fundamentar la igualdad epistemoldgica y

politica.

He de resaltar la erudicion que exhibe la maestra Celia Amorods, pues en este
ensayo, salpicado de sutiles referencias, trasluce un profundo conocimiento de la
obra de Levi Strauss, el existencialismo sartreano, Kierkegaard, el pensamiento

romantico y la filosofia ilustrada, entre otras corrientes.

En la primera parte, “El imaginario patriarcal en la era de la globalizacién”, Celia
Amords analiza los feminicidios de Ciudad Judrez como crimenes corporativos
de un “Estado paralelo” mafioso, diferenciandolos de los asesinatos machistas
individuales motivados por el resentimiento ante la autonomia femenina, como
en Espana. Siguiendo su lema “conceptualizar es politizar”, subraya que
“necesitamos estas distinciones, como los esquimales necesitan usar diecisiete

formas para referirse a la nieve”, para visibilizar la violencia patriarcal. Amords

ATLANTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9
ISSN: 2530-2736| | https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520



Aranguez

integra aportaciones de Diana Russell, quien define el feminicidio como “el
asesinato de mujeres por hombres por ser mujeres”, Marcela Lagarde, que lo
considera un “crimen de Estado” por omisidn, y Rita Segato, quien lo ve como
rituales de confraternizaciéon masculina que refuerzan el dominio territorial,

asemejandose al genocidio.

La reduccion de las mujeres a “idénticas” en el imaginario pornografico y
libertino facilita su sacrificio en rituales violentos, perpetuando su
indiscernibilidad. Las mujeres, especialmente las trabajadoras de las maquilas
(jovenes, mestizas, pobres), son vistas como “idénticas”, objetos genéricos
desechables, opuestas a los “iguales” (hombres individuados en el poder). Las
mujeres, como “idénticas”, son tratadas como un colectivo indistinto, sin rasgos
individuales, reducidas a estereotipos. Este tratamiento serial, como explica
Amor0s, refleja la l6gica patriarcal: las mujeres no son alter egos, sino objetos
erdticos fungibles, como en el mito de Don Juan, que persigue la feminidad
genérica sin detenerse en una mujer concreta. Las victimas, seleccionadas por su
perfil genérico, son torturadas, mutiladas y abandonadas en narcofosas,
negandoseles incluso la sepultura. Esta negacion las condena a Ila

“indiscernibilidad”, reforzando su estatus de idénticas.

En definitiva, concluye Amoros, los feminicidios de Ciudad Juarez se diferencian
de otros asesinatos patriarcales. Es su especificidad lo que posibilita esta escala
de secuestros, violaciones y sacrificios de mujeres. Por tanto, estos crimenes no
tienen la misma motivacion que los asesinatos machistas que tienen lugar en
Espafia. En contextos como el espanol, de cierta igualdad entre los sexos, los
asesinatos son producto del resentimiento masculino ante la autonomia femenina

(por su éxito el trabajo o en los espacios publicos). Por eso suelen cometerse

ATLANTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9
ISSN: 2530-2736| | https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520



Resefia: Amords Puente, Celia (2025). Feminismo e imaginarios de la globalizacién. Granada:

Comares.

cuando la mujer quiere separarse o reclama una mayor autonomia. Aunque en
Ciudad Juarez también es importante el resentimiento hacia las mujeres, por salir
de fiesta, por caminar solas por las calles, por ganar un salario trabajando, dicha
causa no explica estos crimenes cometidos por grupos de hombres, que no se

entenderian sin una referencia a la organizacion mafiosa sistematica.

En la segunda parte del libro, titulada “Las mujeres en el paradigma
informacionista”, Amords reflexiona sobre el trabajo femenino en el capitalismo
global, caracterizado por el flujo de informacion y la desregulacion financiera,
que ha incrementado la precariedad laboral y el desarraigo. En zonas del planeta
como Ciudad Judrez, se observa la mayor precarizacion del empleo femenino: las
mujeres carecen de derechos laborales, son explotadas como trabajadoras de

reserva, sujetas a jornadas elasticas.

Los Estados de bienestar se crearon sobre el modelo del salario familiar, que
asumia la existencia de un varon proveedor y una esposa dependiente dedicada
al hogar. En la globalizacion neoliberal, este modelo entra en crisis, dejando a las
mujeres como "proveedoras frustradas” con salarios exiguos y penalizadas por el
"impuesto reproductivo” o "efecto ratonera". En las maquilas de Ciudad Judrez,
las mujeres jovenes (18-25 afios) trabajan en la industria con las condiciones del
trabajo doméstico: salarios por debajo de la ley, a destajo y en jornadas
maratonianas. Al casarse o quedar embarazadas, pasan a trabajar para la empresa
desde su casa, subcontratadas. A diferencia de los hombres, las mujeres no
pueden esgrimir su labor como madres para acceder a un “salario familiar” digno
que les permita ser proveedoras, sino que ellas son penalizadas por asumir roles
de madre y sostén econémico. La precariedad de su trabajo tampoco les otorga

capacidad de negociacion intrafamiliar. Las trabajadoras son vistas como

ATLANTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9
ISSN: 2530-2736| | https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520



Aranguez

"genéricas, invisibles, sustituibles", y la desaparicion de estas mujeres en los

asesinatos de Ciudad Juarez refleja la indiferencia institucional ante sus vidas.

En los ultimos capitulos del libro, Celia Amords explora la obra de Donna
Haraway para analizar el lugar de las mujeres en la sociedad tecnologica.
Haraway propone una ontologia sucia que difumina las fronteras entre
humano/animal, organico/maquina, celebrando identidades no candénicas como
los sujetos queer, multiculturales o los enfermos de sida. La propuesta mas
remarcable de Haraway es el “conocimiento situado”, que requiere identificar la
posicion desde la que se produce el saber cientifico. Este enfoque, opuesto al
sujeto universal de Rousseau, insiste en que el conocimiento debe ser localizado,
reconociendo quién lo produce, desde dénde, y para quién, lo que contrasta con
la objetividad tradicional de la ciencia. Haraway aboga por una comunidad
politico-cientifica donde las prioridades de investigacién sean definidas por
diversos actores, no solo por la industria, y una visibilizacion de los invisibles. La
autora resalta la importancia de la perspectiva de los “monstruos” (los
marginados) para alcanzar un conocimiento ético. En definitiva, cuestiona los
paradigmas sexistas y racistas de la ciencia, revestidos de falso universalismo, y

propone una ciencia mestiza.

Donna Haraway critica el uso excesivo de la "experiencia de las mujeres" en el
feminismo académico, argumentando que su homogeneizacion puede limitar el
alcance del feminismo. La propuesta de Haraway es que las mujeres se integren
en coaliciones practicas que unan a los marginados en una accion politica
colectiva, superando jerarquias patriarcales y promoviendo una ciencia ética y
comprometida. Al abogar por coaliciones en lugar de identidades fijas, busca

construir una ciencia feminista que trascienda categorias rigidas, fomentando la

ATLANTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9
ISSN: 2530-2736| | https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520



Resefia: Amords Puente, Celia (2025). Feminismo e imaginarios de la globalizacién. Granada:

Comares.

solidaridad entre grupos diversos como mujeres, minorias raciales e identidades
queer, para desafiar las exclusiones sistémicas y crear un conocimiento situado e

inclusivo que evite el universalismo y el esencialismo patriarcal.

Amoros coincide en la critica de Haraway a la insuficiente universalidad de
autores como Rousseau, que tildaba cualquier posicidn colectiva de “identidad
facciosa” y excluia a las mujeres del espacio civico. Sin embargo, en este punto,
aunque en el libro Amoros no realice una critica expresa a la teoria de Haraway,
podemos recurrir al concepto de “alianzas ruinosas”, por ser una nocion clave en
el pensamiento de Celia Amorods. Las “alianzas ruinosas” son las asociaciones
histdricas de los movimientos de mujeres con otras causas (como la revolucion
francesa, el liberalismo, la abolicién de la esclavitud o el socialismo) que no
fueron reciprocas, dado que los militantes de dichos movimientos traicionaron a
las mujeres y las dejaron sin avances en sus propias luchas. En el enfoque de
Haraway, al priorizar coaliciones transgresoras que abarcan multiples
identidades, existe el peligro de que las demandas especificas de las mujeres,
como la erradicacion de la violencia patriarcal o la desigualdad laboral, queden
subordinadas a agendas, presuntamente mas inclusivas, que desplazan nuestras
necesidades. Ademas, la propuesta de Haraway de un conocimiento situado y la
critica al uso excesivo de la “experiencia de las mujeres” podrian debilitar la
capacidad del feminismo para articular una narrativa cohesiva que combata las
estructuras patriarcales de manera directa. Al centrarse en identidades mestizas,
Haraway podria inadvertidamente fragmentar la lucha feminista, dificultando la
formacién de un sujeto unificado contra el patriarcado. Por ultimo, el énfasis de
Haraway en lo queer y lo cyborg, que difumina las fronteras entre humano,
animal y mdquina, podria desviar la atenciéon de las realidades materiales de

opresion especificas de las mujeres, como las condiciones laborales en las

ATLANTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9
ISSN: 2530-2736| | https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520



Aranguez

maquilas descritas por Amoros.

Para concluir esta resefia, quiero destacar que la obra de Celia Amords es un
legado fundamental que las feministas debemos cuidar para que las aportaciones
de la generacion anterior no se pierdan, un riesgo constante debido a su exclusion
de la filosofia feminista educacion formal. Sin este conocimiento, cada nueva
generacion pierde afos redescubriendo teorias ya construidas, retrasando la
consolidacion de un corpus feminista robusto. Mantener vivo el pensamiento de
Amoro0s y sus brillantes discipulas también es crucial para que las académicas
superemos lo que Celia Amords denomina “investidura incompleta”, ese poder
vacilante y dependiente del refrendo masculino, que no se transmite entre
mujeres. Transmitir y continuar el pensamiento de Amords es una importante

tarea.

ATLANTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-9
ISSN: 2530-2736| | https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12520



