
ATLÁNTICAS – Revista Internacional de Estudios Feministas, 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736 https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

*Esta entrevista fue realizada para la Revista Atlánticas por Berta Aznar Martínez y Paula Benedico Peydró. 

Berta Aznar Martínez Directora de la Càtedra Institut Català de les Dones – Blanquerna per a l’Abordatge de les 

Violències Masclistes i Polítiques d’Igualtat. Es investigadora y docente especializada en educación afectivo-

sexual, violencia sexual y desigualdades de género, con especial atención a las estrategias educativas para 

la prevención de las violencias. ORCID: 0000-0002-1658-5053 

Paula Benedico Peydró Psicóloga general sanitaria y doctoranda. Su trabajo se centra en la igualdad de 

género, la ciberviolencia y la conducta suicida. Es ayudante de investigación y de coordinación de la Càtedra 

Institut Català de les Dones – Blanquerna per a l’Abordatge de les Violències Masclistes i les Polítiques d’Igualtat. 

Cómo citar este artículo: Aznar Martínez, Berta y Benedico Peydró, Paula (2026). Entrevista a Amparo Tomé 

González. Atlánticas. Revista Internacional de Estudios Feministas, 11 (1), 2-13. doi: 

https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

 

Entrevista a Amparo Tomé González* 

Socióloga e investigadora, especialista en sociología de la educación 

y género 

 

Socióloga e investigadora española, 

especialista en sociología de la 

educación; reconocida especialmente 

por sus aportaciones en el ámbito de la 

educación y el género. Licenciada en 

Filología Inglesa por la Universidad de 

Salamanca (1970). Desempeñó la 

coordinación de la Red Internacional, 

Estatal y Mediterránea de Ciudades 

Educadoras, ejerció la docencia en 

institutos de educación secundaria de 

Barcelona como profesora de lengua 

inglesa y de ética (1978 y 1991), y fue profesora de Sociología de la Educación en la 

Facultad de Sociología de la Universitat Autònoma de Barcelona (1996-2003). A lo largo 

de su trayectoria profesional, ha actuado como asesora en materia de coeducación para 

diversos gobiernos autonómicos. Su actividad investigadora se ha centrado en los 

estudios de género y educación, tanto en el ámbito nacional como internacional. Ha sido 

directora de la publicación Cuadernos para la Coeducación del Instituto de Ciencias de 

la Educación de la UAB (1992-2002), así como del Proyecto de Educación en Valores del 

Instituto de Educación del Ayuntamiento de Barcelona (2000-2003). Además, es autora 

de diversas obras de referencia que han contribuido de manera decisiva al debate 

académico y social en torno a la igualdad, la democracia y la educación. 

  

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.en


Entrevista a Amparo Tomé González 

2 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

Rev. Atlánticas: ¿Qué significa que la Educación Afectiva y Sexual (EAS) 

tiene que ser feminista? ¿Qué implica esto? 

Amparo Tomé González: Antes de empezar con el feminismo, cuando pienso en 

la Educación Afectiva y Sexual identifico dos partes: la primera, una educación 

en afectos y sentimientos; y la segunda, la prevención de la violencia sexual. Son 

como dos dimensiones que aún no se trabajan en la escuela: no se educa ni en 

afectos y sentimientos ni en prevención de violencia. Ahí es donde hay que hacer 

un buen cocido y definir realmente el cómo y el qué. 

Entonces, ¿qué tiene que ver el feminismo? Para mí, descubrir el feminismo fue 

como descubrir el marxismo. El marxismo me dio la visión de las desigualdades 

por razón de clase, y cuando estaba haciendo el máster en Sociología de la 

Educación en Inglaterra, de repente me di cuenta de que había algo llamado sexo; 

en aquel momento, la categoría de género todavía no existía. Fue entonces 

cuando empecé a entender mi mundo. La educación franquista era totalmente 

rígida, y entonces descubrí los comienzos del feminismo. A mí me tocó vivir el 

68 y el 69, un momento crucial.  

Se me abrió un mundo nuevo: te muestran las desigualdades entre hombres y 

mujeres, y cómo ellos mantienen los privilegios que nosotras nunca tuvimos. 

Nunca fuimos invitadas a la mesa a comer bien; solo nos daban migajas, si nos 

dejaban algo. Se te abre un mundo que, cuando lo llevas a la escuela, piensas: 

“Ostras, aquí hay que entrar”. Pero la coeducación nunca se ha impuesto; ha 

habido todas las reformas imaginables, pero jamás han recogido la coeducación 

como una posibilidad real. El Ministerio de Educación es una institución 

realmente pesada, con pocas posibilidades de cambio. La escuela, realmente, es 

complicada. Introducir cualquier cambio en este nuevo modelo que podríamos 

llamar educativo requiere voluntad política gubernamental, donde sea: en 

Cataluña, en Madrid, en el Ministerio. Hace falta la voluntad de ofrecer a las 

criaturas la posibilidad de entender lo que les pasa, por qué les pasa y que alguien 

les explique la vida. 

Entonces, el feminismo es la única posibilidad como proyecto civilizatorio con 

una mirada mucho más amplia. No solo se trata de nuestros derechos, sino de los 

derechos de todo el mundo. Es el modelo que puede descubrir las desigualdades, 

dónde están histórica y actualmente, y ofrece un potencial metodológico para dar 



Entrevista a Amparo Tomé González 

3 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

herramientas de cambio: qué significa consentir y qué no significa consentir, es 

decir, las posibilidades de autonomía y libertad de las criaturas. Y los chicos ni te 

cuento. Si a nosotras nos resulta imprescindible, para ellos la vida en estos 

momentos tiene que ser terrible, porque el modelo es pura violencia, y la 

violencia sexual se abona por todas partes. El feminismo es la única teoría que yo 

conozco; el marxismo se quedó corto: sí, sirve para analizar la clase social, pero 

en lo que nos concierne a nosotras, no.  

La escuela mixta tuvo una importancia enorme: que nosotras pudiéramos asistir 

con el mismo currículo, en las mismas aulas y actividades, fue fantástico. Pero 

dicho esto, ya está; no había más. Luego, la escuela coeducativa aún no hemos 

llegado a ella, y sería la base de lo que podría haber sido la LOMLOE si se hubiera 

puesto en marcha, pero no lo han hecho. Se trata de descubrir las desigualdades, 

por qué existen, mirando la historia del feminismo: desde la Ilustración, viendo 

qué ha pasado, cómo empezaron realmente, cómo empezamos las mujeres a ser 

conscientes, a tomar conciencia. Esto implica poder mirarnos desde dentro, algo 

que nunca nos enseñan y que sigue sin enseñarse. Es la importancia de la mirada, 

del silencio, de la respiración, de no dividir cuerpo y mente. Somos individuos 

enteros, personas completas, y no podemos vender el sexo, el cuerpo ni nada. Si 

lo hacemos, nos estamos poniendo en riesgo, mente y cuerpo. Estas cosas, que 

son tan básicas, siguen estando apartadas del currículo y de la educación. 

Ayer me vino a la cabeza una frase: se nos vendió la idea de que el amor lo puede 

todo —pensando en el amor romántico—, pero jamás nos dijeron que ese “todo” 

casi siempre lo ponen las mujeres con su tiempo, su cuerpo y su libertad. Si esto 

no se explicita, apaga y vámonos: estamos en un momento realmente 

complicado. 

Rev. Atlánticas: ¿Cuál es la relación entre la EAS y la Coeducación? 

Amparo Tomé González: Yo creo que un eje fundamental en la coeducación fue, 

realmente, la conciencia: la observación que debía hacer el profesorado cuando 

quería descubrir los estereotipos, los modelos de vida y demás. Implicaba utilizar 

la atención, porque la conciencia va unida a la memoria y a la atención. La 

observación sistemática consistía en dedicar apenas 10 minutos, en distintos 

espacios: el patio, el aula, el laboratorio, los pasillos, las entradas y salidas, los 



Entrevista a Amparo Tomé González 

4 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

libros de texto, los cuentos, la biblioteca, las relaciones entre el alumnado, la 

violencia. 

Hay tres ejercicios que a mí me resultaron muy útiles. Uno era para descubrir los 

estereotipos en las criaturas pequeñas: hacíamos dibujos que no llevaban ningún 

tipo de tipografía ni lectura, nada, y eran “sin cabeza”. Por ejemplo, veías que era 

una mujer porque llevaba falda corta y se veía que eran piernas de mujer con 

zapatos; estaba cambiando una rueda, y los niños decían verbalmente: “Un 

hombre, porque está cambiando una rueda”. Otro ejemplo: jugando a la comba, 

un niño con pantalón, se veía que era un niño por el tipo de ropa. Y si había una 

muñeca entre los brazos, automáticamente decían que era una niña. Esto 

funcionaba muy bien con los más pequeños, a comienzos de los 2000. 

Para ver y desmontar los estereotipos, otro ejercicio era preguntar: “¿Qué es lo 

mejor y lo peor de ser niño o niña?” Esto todavía funciona; ahora, con el tema de 

la identidad no binaria, me imagino que es más complejo, pero sigue siendo 

válido. Lo mejor de ser niño: fuerza, virilidad. Lo mejor de ser niña: aparecían 

todos los estereotipos tradicionales. Así podías trabajar y leer esas percepciones 

con ellos. 

Y luego estaba la proyección: “¿Cómo te imaginas tu vida dentro de 10 años?” 

Dependiendo de la edad, los chicos soñaban con grandeza, y las chicas decían: 

“Cuando salga del trabajo voy a ver a mi madre, hago la compra…” Esto 

generaba proyecciones de vida. Utilizar este tipo de historias te daba el contexto 

para trabajar los estereotipos y abrir la reflexión. 

En la coeducación y la EAS, veíamos que cuando observábamos, yo les decía, por 

ejemplo: “Contad dos chistes por parejas, me da igual si son verdes, o decidme 

cuántos insultos conocéis”. Casi siempre, los chistes eran los mismos, y la 

mayoría tenían temas de sexualidad. Se trataba de dar formación al profesorado 

para que fueran conscientes de este sistema: enseñarles la metodología de 

observación, la escucha por grupos, enseñar realmente a mirar, a hablar, a 

comunicarse entre sí, pero siempre prestando atención a ellos mismos y a las 

criaturas. Sus observaciones eran muy pequeñas al principio, pero empezaron a 

darse cuenta de cosas como que los niños utilizaban todo el patio, mientras que 

las niñas se quedaban rezagadas; que los niños las insultaban y ellas no 

contestaban; que las niñas no podían decir “no”; que venían vestidas de 



Entrevista a Amparo Tomé González 

5 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

determinada forma. Ahí te das cuenta de cómo funciona la ley del agrado: ellas 

se vestían así para gustar. Y lo que antes ocurría ha cambiado, no necesariamente 

a peor, sino que se ha desviado hacia una sexualidad en la que están más 

atrapadas, condicionadas por estereotipos y expectativas sociales. 

Recuerdo un vídeo llamado “Sentir que sí, sentir que no”, que me ha resultado 

muy útil para gente adulta, adolescentes y niños. Son cuatro situaciones, dos 

familiares y dos escolares, en las que empieza una niña peinando a otra. A la niña 

le duele, y al final grita “¡Ah!”, y la otra le dice: “Pero dime no”. La enseñanza 

central es aprender a decir “no” cuando algo te duele o cuando sientes que hay 

un abuso, aunque todavía no lo reconozcas como tal. De ahí surgía mucho role 

play; es un vídeo antiguo, pero muy valioso. Luego hubo otra experiencia muy 

bonita para descubrir los estereotipos en niños y niñas pequeños. Esto hay que 

empezarlo desde los 3 años, o incluso de 0 a 3. Se trata de enseñar cuidado, a 

niños y niñas. El juego tiene que ver con cuidarse: en ese vídeo, se separaba a los 

niños y a las niñas durante unas horas para que fueran conscientes del cuidado 

de sí mismos. Por ejemplo, quién falta en la escuela, dar besos, hacer masajes en 

los pies. No por ser niños no podían tocarse, y las niñas podían saltar de sitios 

altos, y decirles “¡bien! grita cuando estés contenta”. Estos materiales ayudan 

mucho, sobre todo al profesorado y a madres y padres, que son quienes tienen 

que romper con los patrones previos. 

La coeducación está íntimamente ligada a la EAS porque mente y cuerpo son 

uno. No puedes hacer grandes ejercicios de geometría, matemáticas o física si no 

estás trabajando el cuerpo, la sexualidad, si no reconoces lo que se siente y lo que 

es placentero: un masaje, agarrarse de la mano cuando tienes frío o miedo, 

reconocer las emociones y los afectos, darse un beso, que la maestra les choque 

la mano o los abrace, las expresiones de cariño, quererte a ti misma, autoquererte, 

autorespetarte, ser amable contigo misma. Son cosas que no cuestan tanto, pero 

que hay que tener en cuenta. La coeducación está íntimamente unida a la EAS. 

Rev. Atlánticas: ¿Cuáles son las bases conceptuales sobre las que debe 

asentarse la EAS? 

Amparo Tomé González: Yo creo que el tema de la igualdad —qué entendemos 

por igualdad— es fundamental. Cuando hacíamos formaciones, recuerdo que 

uno de los ejes fue deconstruir la violencia. Cuando empezábamos en cualquier 



Entrevista a Amparo Tomé González 

6 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

escuela, preguntábamos: “¿Qué entendéis por violencia?” Y te juro que no había 

nadie que mencionara algo más allá de la violencia física: la hostia, el empujón, 

el tirón de pelos, el poner la trabanqueta. En parejas adolescentes, ni te cuento. 

Entonces preguntábamos: “Y aparte de esto, ¿qué más?”. Lo verbal nada. Como 

con el currículo, hay un currículo explícito y un oculto; con la violencia ocurre lo 

mismo: hay violencia explícita y violencia oculta. Y la invisible es la más 

peligrosa: no deja marca física, pero deja huella dentro, quizá incluso durante 

toda la vida. 

En una de estas charlas con chicas, una empezó a contar sus intimidades. 

Preguntamos: “¿Habéis pasado por aquí?” y comenzaron a levantar la mano. 

Todas, todas habían sufrido violencia sexual. Y si esa tarde no hubiéramos dicho 

“hablemos de nosotras”, ¿qué habría pasado? Te digo esto porque a veces es 

difícil generar confianza. La violencia cada uno la entiende a su manera. Lo 

visible es el insulto, lo físico, pero la violencia psicológica y simbólica… nada. La 

violencia simbólica está presente en todas las instituciones en las que vivimos, 

desde el Museo del Prado hasta la escuelita más pequeña del pueblito. Por eso 

creo que es fundamental explicitar qué entendemos por violencia, qué 

entendemos por abuso, cómo detectarlo: “Esto es violencia, me estás 

maltratando, esto es maltrato”. Comparar con el buen trato: acostumbrarse a 

mirar a los ojos, a saludar, a estar pendiente del otro, a practicar la compasión. 

Cuando hablas de compasión, te miran como diciendo: “Esto es del clero”. Y tú 

dices: “No, no, no. El clero no tiene nada que ver con la iglesia católica, ni con la 

musulmana, ni con la judía, ni con la budista. No se trata de ponerte en la 

situación del otro, sino de crear las condiciones para poder ayudar a la otra 

persona. Eso es compasión, y a eso hay que estar dispuesto”. A veces, en alguna 

charla, les preguntas: “¿Desde cuándo no escucháis la palabra bondad?”. Y de 

repente todos se quedan sorprendidos: “¿Qué es esto? ¿No venía esta señora a 

explicarnos la coeducación?”. Y yo les digo: “Pues sí, claro, son componentes; 

¿qué está debajo? ¿Qué debería estar debajo? Unos valores que subyacen y que 

apoyan realmente la convivencia: no solo el bienestar individual, sino también el 

colectivo”. Son valores relacionados con la convivencia, no con la iglesia, y casi 

siempre son universales: las relaciones de confianza, de respeto, las relaciones de 

responsabilidad, las relaciones en igualdad. Cada uno de estos valores necesita 

abrirse, diseccionarse, para ver cuáles son las actividades, la comprensión y cómo 

trasladarlas a las distintas edades, ya sea infantil, primaria o secundaria, de forma 



Entrevista a Amparo Tomé González 

7 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

que les sea útil. Como profesora, siempre les decía: “Cuando hay conflictos en el 

aula, ni se os ocurra hablar de conocimiento, si creáis bienestar en el aula, podéis 

hacer que sean creativos, que puedan expresarse. Si no, estaréis centrándolos sólo 

en etiquetas: ‘Tú fulano, tú no sé qué’. Hay que crear el clima del aula”. 

Entonces, ¿qué es lo que subyace a la Educación Afectiva y Sexual? Todas las 

dimensiones que tienen que ver con los afectos y con la prevención de abusos: 

sean sexuales, intimidatorios o amenazas. Esto implica enseñar a las criaturas 

cómo detectarlos. Por ejemplo, cuando sientes un brazo que te pasa por detrás en 

el metro y dices: “¿Qué me está pasando?”, o te tocan el culo. No se trata solo de 

que sepan que su cuerpo es suyo, sino que debe ser respetado, primero por ellos 

mismos, conociéndolo y comprendiendo lo que es el placer y lo que es el abuso. 

Por eso, subyace a la Educación Afectiva y Sexual todo lo relacionado con la 

educación y con la prevención. 

Rev. Atlánticas: En el ámbito educativo, ¿en qué etapas debería incluirse la 

EAS? ¿Cómo debería de articularse? 

Amparo Tomé González: Yo creo que desde muy pequeñitos, incluso desde un 

año. Recuerdo un material que alguna vez utilicé: era una mano que hablaba; 

para los críos funcionaba como una marioneta, pero les enseñaba que las partes 

íntimas eran intocables. Es desde muy pequeños, porque, claro, hay que empezar 

cuanto antes. 

En la escuela puede haber ciertos condicionantes, pero en las familias no sabes lo 

que pasa, y los abusos ocurren sobre todo allí. De todas las chicas que comenté 

antes, todas los habían sufrido de personas del entorno familiar: primos, amigos 

del hermano mayor… personas del medio cercano. Y eran 20 o 30 chicas. Y luego, 

¿a quién se lo dices? Claro, después hay que darle salida. No basta con la 

intención; también importa a quién se lo cuentas. Tiene que ser alguien de 

confianza. Y, ¿qué significa confiar? Significa conocerse. Desconfías de quien no 

conoces, y no conoces a alguien porque no hay un medio en el que lo hagas. 

Confiar es, como recordar, volver a pasar por el corazón; es algo que te va a 

afectar personalmente. Por eso, hay que darles estos principios desde la base, 

cuanto antes mejor. Y no es, como dicen siempre, “llevarlos a la sexualidad”. No: 

las partes íntimas son íntimas. Los niños pequeños se masturban porque sienten 

placer, pero deben tener muy claro que existen límites. 



Entrevista a Amparo Tomé González 

8 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

Yo creo que esto debería trabajarse a lo largo de toda la vida, incluso en la 

universidad. Recuerdo que en los años 70 había lugares a los que podías acudir 

para consultar problemas relacionados con la sexualidad: una pequeña oficina, y 

estas cosas ayudan, porque son espacios de seguridad. 

Y en cuanto a las tutorías, no hay cursos para formar a los tutores y tutoras. Por 

el hecho de ser profesor/a te asignan una tutoría, pero debería haber una pequeña 

formación, sobre todo para quienes no saben qué hacer en una tutoría. Algunos 

hacen un poco más de clase… hay mil formas de hacer comunidad: ver qué 

problemas hay en el grupo, quién está triste… Volvemos al afecto, a los 

sentimientos, a construir grupo. Necesitamos sentir que tenemos respaldo: 

detrás, adelante o al lado. También hay una parte de intimidad: los niños y niñas 

van creciendo y se van dando cuenta de cosas, y los niños quieren saber qué les 

pasa a las niñas y las niñas quieren saber qué les pasa a los niños. Cuando los 

separas para hacer actividades o cuando formas grupos mixtos, se nota la 

diferencia. Un grupo mixto es mucho más consensuado: los niños actúan de 

forma más impulsiva, y las niñas son más preventivas.  

En infantil y primaria hay todo tipo de juegos que les enseñan a cuidar. El 

cuidado es la base de la vida. Yo siempre les decía a los maestros: el cuidado en 

la vida social es lo que el agua es para la vida física. Es decir, el mundo no puede 

vivir sin agua, y el mundo social no puede vivir sin cuidado. El cuidado no es 

simplemente preocuparse por la ropa o los juguetes; es saber mirar, saber 

escuchar, porque eso es respeto: la mirada significativa, la escucha activa, el estar 

disponible. También está el tema de las responsabilidades: a más 

responsabilidad, menos dependencia. 

Si les enseñas a ser responsables en el aula —por ejemplo, los de la fila de delante 

haced X — la distribución del aula debería ser movible, nada estático. Así les 

enseñas responsabilidades: que sean responsables de lo que llevan en la cartera. 

Al principio tú, como familiar, les puedes guiar, pero llega un momento en que 

tienen que saberlo por sí mismos. Si se les olvida algo, no pasa nada; mañana lo 

recordarán. Y si la profesora se lo recrimina, pues bueno. Y viceversa: si tú, como 

maestro, les mandas llevar una carta y no la llevan, no es un castigo, sino 

mostrarles consecuencias y aprendizaje. Parte del juego y de la responsabilidad 

se mezclan: no se trata de que pasen de A a B sin más, sino de avanzar y aprender 



Entrevista a Amparo Tomé González 

9 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

nuevas historias que les darán autonomía. Siempre pensando en la autonomía 

personal y colectiva, y en la fusión de ambas. 

Entonces, se trata de ir incrementando las responsabilidades a medida que los 

niños y niñas crecen. Por ejemplo, dejar la clase ordenada cada día. Las señoras 

de la limpieza —y los señores de la limpieza, que algún día habrá, espero— no 

tienen por qué cargar con todo. El personal de limpieza hace posible que mañana, 

cuando entremos aquí, todo esté listo; y si les ayudamos, ellas tendrán tiempo 

para hacer más cosas. El hecho de adornar el espacio con flores, cuidar la estética, 

cuidar la ética… todo esto es la columna vertebral de la vida. Si no sabes qué está 

bien o qué está mal, imagínate la confusión. Por eso hay que dar criterios: “Sé que 

esto está bien, esto está mal, y por qué”. Si en un momento no lo entiendes, no 

pasa nada; se explicará en otro momento. No tienes por qué saberlo todo. Somos 

humanos, podemos equivocarnos. También es importante enseñar a pedir 

perdón: “Lo siento, siento mucho no haberte tenido en cuenta”. 

La educación sexual, si la empiezas desde los 3 o 4 años con los afectos, con los 

sentimientos, con lo que te gusta y lo que te repulsa, ya vas construyendo una 

base. Con 10 o 11 años, puedes trabajar en lo que más les gustaría ser y lo que 

nunca harían; ahí se abre un abanico de posibilidades. Por ejemplo, pensar en 

astronautas mujeres, enfermeros, personajes históricos que puedan servirles 

como heroínas. La épica no es femenina, pero podemos hacerla femenina. Se trata 

de educarlos en igualdad. Podemos mirar el siglo XVIII: qué músicos, qué 

pintores había… y hacer un “pack” de posibilidades. Recuerdo que en mis 

estudios de psicología social, sociología y antropología nos dejaban trabajar entre 

nosotros, aprender unos de otros. No es solo experimentar, sino entender que lo 

estanco no fluye, y lo que no fluye se acaba.  

También es importante dar la oportunidad de que los mayores ayuden a los 

pequeños, por ejemplo, a través de tutorías. Hubo un estudio llamado Cuidadín 

con el amor, dirigido a adolescentes, y pensamos: ¿y si, en lugar de profesores, lo 

trabajamos con un grupo de chicos y chicas adolescentes? Los formamos y que 

fueran ellos quienes lo dinamizaran. Funcionó increíblemente bien. En escuelas 

de 12, 13 o 14 años, no significa que los profesores no estuvieran pendientes, pero 

la dinámica la llevaban adolescentes de 16 o 17 años con niños de 11 o 12, y los 

escuchaban muchísimo más; compartían el mismo vocabulario. Dependiendo del 

contexto, se puede hacer funcionar la deconstrucción de la violencia, empezando 



Entrevista a Amparo Tomé González 

10 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

por: ¿qué entiendes por violencia? Hacer visible lo invisible. También es clave el 

uso de los tiempos en casa: quién hace qué, y qué haces tú en ese contexto. Otra 

vez, educación en responsabilidad. 

Rev. Atlánticas: ¿Cuál es el rol de las familias en la EAS? ¿Cómo podemos 

implicarlas? 

Amparo Tomé González: Las tareas domésticas son fundamentales, y muchas 

familias sí hacen que sus hijos e hijas participen: que se hagan la cama, que pelen 

las patatas, que cocinen pequeñas cosas o que pongan la ropa sucia en su lugar. 

Las familias juegan un papel esencial, porque son con quienes viven las criaturas. 

Ahora bien, la realidad familiar es muy diversa: depende del barrio en el que 

vivas, de si hay muchos o pocos parques… Lo vimos claramente en 2020, con la 

pandemia: los padecimientos de estar encerrados en casa día tras día. Por eso, 

cuando hablamos del rol de las familias, lo primero que hay que preguntarse es: 

¿lo harán o no lo harán? Y, si lo hacen, ¿cómo lo hacen? Cuando hicimos nuestro 

proyecto, trabajamos en cuatro provincias y en cuatro o cinco escuelas por 

provincia. En un momento pensé: tengo que trabajar con las familias; si no, esto 

no fluye. En una de las escuelas me dijeron: “Es que hay mucha gente analfabeta, 

mujeres del campo,...”. Y respondí: “Bueno, entonces no haremos nada escrito, 

haremos cosas orales”. Y así lo hicimos. Llegó un momento en que pensé: les 

estoy mostrando esto para que vean el trabajo que hacen sus criaturas y sus 

profesoras, pero claro, muchas de ellas no habían llegado ni a los 12 años a la 

escuela. Entonces les pedí disculpas y les dije: “Sé que no podéis cambiar vuestra 

situación, (porque además eran mujeres sin recursos económicos, y cuando falta 

la parte material de la vida, ya me contarás), pero al menos ahora sabéis lo que 

están haciendo vuestras criaturas, y lo que intentamos es darles la posibilidad de 

pensar siempre en grande, no en pequeño; que tengan sueños, que aspiren, que 

tengan expectativas de vida”. 

La anemia a la que hemos sido sometidas las mujeres… la anemia de 

conocimientos, la anemia de no poder desarrollar nuestras capacidades, la 

anemia de no poder traspasar el umbral de la propia puerta. La anemia de no 

poder salir sin un “chaperón” o una “chaperona” al lado. Son muchas anemias. 

Vivir sin miedo es muy difícil en el mundo en el que vivimos, pero tenemos que 

transmitir que, aunque el miedo a veces te salva, la mayoría de las veces te 



Entrevista a Amparo Tomé González 

11 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

paraliza. Es, muchas veces, un juego de equilibrio. Las familias, en los temas de 

Educación Afectiva y Sexual, deberían estar presentes, aunque se trabaje con ellas 

en seminarios aparte. Hay que tenerlas en cuenta, porque muchas ni saben ni se 

atreven. Hay familias que no saben cómo hablar de estos procesos, especialmente 

los que vivimos las niñas. Y es que seguimos estando muy “anémicas” en muchos 

lugares del mundo —no solo en la India o en África, sino también aquí. A las 

familias hay que darles la oportunidad de aprender ya de adultas, de sentirse 

seguras, y de poder transmitir no el miedo, sino la confianza y la seguridad de 

que creen en ellos y en ellas. 

A los niños hay que partirles el corazón y meterles ternura, con inyección, 

ternura, ternura y más ternura; es que no me cansaré de decirlo. Si no, los críos 

siguen el mandato patriarcal a tope: el maltrato, el desprecio, la violencia —“aquí 

te la meto, aquí te escupo, aquí me la chupas”— y ¿tú? ¿funcionas de medio 

cuerpo para abajo? Y todo lo demás que pasa… Yo no veo otra posibilidad que 

la ternura. La Educación Afectiva y Sexual tiene que estar basada en la ternura. 

Cogerlos con mucha ternura. Que no llores, ¿eh? Claro que tienes que llorar; claro 

que las cosas duelen; claro que puedes tener miedo cuando tu padre te mira de 

determinada forma —quizá porque tu madre no te mira— o al revés: quizá es la 

madre la que agrede y el padre quien trata con ternura. 

Volvemos a la conciencia, a la visibilización, a estar presentes. Yo, en mis clases, 

siempre les daba mi teléfono a todo el alumnado: “Si necesitáis algo, llamadme”. 

Jamás me llamaron. O si lo hacían, era sólo para dar las gracias porque ya habían 

pasado un susto. Pero tú, como adulta, tienes que crear ese espacio. La Educación 

Afectiva y Sexual pasa por los afectos tanto como por la prevención. 

Rev. Atlánticas: ¿Cuáles son los principales retos a los que se enfrenta la EAS 

actualmente? 

Amparo Tomé González: El principal reto es desmontar el impacto de las nuevas 

tecnologías, y esto no puede hacerse si no es a nivel estatal, como ha hecho 

Australia: hasta los 16 años, nada. Dicho esto —y sabiendo que algo así no va a 

pasar aquí, al menos de momento, en Europa—, creo que el gran problema hoy 

es la pornografía, la prostitución y la hipersexualización de las niñas. La 

hipersexualización viene de mucho antes. Cuando yo aún estaba en activo, ya 

existían los bikinis para niñas con espumita en el pecho, o las fiestas de 



Entrevista a Amparo Tomé González 

12 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

cumpleaños en lugares donde las maquillaban, las pintaban y las vestían de 

princesas. Era otro modelo, sí, pero el mensaje era el mismo: la objetivización del 

cuerpo, la idea del cuerpo como exhibición, como mercancía. No era tan explícito 

como ahora, pero ya estaba ahí. 

La pornografía representa una violencia de una desmesura tal que deja de ser 

humana.  Si te soy sincera, nunca he visto pornografía; soy incapaz. Cuando la 

Dra. Berta Aznar o Rosa Cobo exponen datos y estadísticas sobre el tema, no 

puedo con tanta violencia. Los niños aprenden la violencia “en vena”; la 

absorben, la respiran, la transpiran. Por eso es de una urgencia tremenda 

intervenir con la Educación Afectiva y Sexual. Es prioritario, porque estamos 

hablando de la vida de las criaturas. 

Rev. Atlánticas: A nivel de políticas educativas y de igualdad, ¿cuáles deberían 

de priorizarse para fomentar una EAS de calidad a la que puedan acceder la 

infancia y la adolescencia? 

Amparo Tomé González: Los ayuntamientos deberían implicarse más, porque 

son la figura gubernamental más próxima a la ciudadanía. Deberían estar 

continuamente involucrados —que dejen en paz las fiestas por un momento. No 

se trata de buscar culpables individuales; los problemas se están 

individualizando cuando, en realidad, estamos frente a un problema general, 

universal. Yo tendría en inspección a una persona responsable de Igualdad en 

todas las áreas, y también en el ayuntamiento, por supuesto. Alguien que tire del 

hilo, que impulse desde ahí. Los ayuntamientos pueden hacer muchísimo en este 

ámbito. Aquí tuvimos una inspectora que descubrió lo que era la coeducación y 

la hizo obligatoria para todas las escuelas. Yo, claro, le pasaba cada artículo que 

encontraba, y ella lo impulsaba: lo hizo obligatorio, todas las escuelas enviaban a 

dos personas a las reuniones de coeducación, hicimos formación… y entonces se 

la llevaron. En un año se la llevaron. Vino un señor a quien no le importaba el 

tema, y todo se terminó. 

No hay conciencia de la importancia que tienen el feminismo y la coeducación, 

que es el aterrizaje del feminismo en las escuelas. En absoluto. A muchas 

personas les parece que es un tema ya resuelto, porque las mujeres estamos en la 

política o porque alguna ocupa un cargo en una gran empresa. Pero ¿y eso qué 

quiere decir? Si nos siguen matando, nos siguen violando, con porcentajes que 



Entrevista a Amparo Tomé González 

13 

ATLÁNTICAS-Rev. Int. Est. Fem. 2026, 11, 1, 2-13 

ISSN: 2530-2736|| https://dx.doi.org/10.17979/arief.2026.11.1.12758 

resultan alarmantes… Y eso es solo lo visible; imagínate lo que permanece oculto. 

Los retos son enormes, pero no veo que el personal se remangue para 

afrontarlos.  

En los periódicos, en los telediarios… Lo que hace Sandra Sabatés en El 

Intermedio, por ejemplo: ella tiene la preocupación y la ocupación de 

visibilizarnos en todos los programas. Pues eso debería ser obligatorio, ¿no? Es 

que es necesario para la vida en comunidad. Deberían estar en primera línea, en 

El País o en cualquier medio, dos o tres páginas dedicadas a lo que está 

ocurriendo en la India, en Latinoamérica, en Estados Unidos, con todo esto de 

Trump… Recuerdo que antes, cuando hablábamos de las carpetas, se decía: “A 

ver, ¿a quién tienes en la carpeta?”. Había quien llevaba a un actor o a una actriz. 

Y pienso ahora: si hoy llevaran carpetas, ¿a quién pondrían? Claro, a nivel 

simbólico, eso también habla de proyección, de a quién te quieres parecer y qué 

valores estás admirando. 

Rev. Atlánticas: ¿Qué beneficios tiene la implementación de la EAS para la 

juventud y la sociedad en general? 

Amparo Tomé González: Ser un ser humano: un ser humano consciente, 

responsable, activo, cooperativo, dispuesto a ceder tiempo y espacio por la 

comunidad, alguien que está atento a lo que sucede. Esto es lo que puede 

ofrecerte una Educación Afectiva y Sexual. Prevenir la violencia, más que luchar 

contra ella. Y prevenirla significa mostrar cuáles son realmente los caminos a los 

que la violencia conduce. Si bien tratas a las personas, desde la consideración de 

que son seres humanos, ese es el verdadero beneficio: ser alguien que colabora 

con la vida, que se enriquece con los beneficios que eso conlleva. Poder sonreír, 

poder estar presente, poder abrazar… eso hay que enseñarlo, desde que son 

chiquitas y chiquitos. Entonces, beneficios hay todos; inconvenientes, ninguno. 

A menudo los padres me dicen: “No, eso no, que los enseñas a follar”. Y yo les 

respondo: “No, no, no tengo ningún interés en eso”. Pero la Educación Afectiva 

y Sexual es básica: enseña que debe haber satisfacción y consentimiento por 

ambas partes, que ambas lo disfruten, que haya un pacto de igualdad. Y eso, 

precisamente, es el feminismo y la educación. 

 


